
Teksten rond duurzaamheid 2012-2024 

We zijn slechts een episode  

Duurzaamheid in perspectief 

De samenleving is maakbaar, tot op zekere hoogte. De technische 
mogelijkheden nemen elke dag toe. Wetenschap en techniek veranderen 
onze leefomgeving op ingrijpende wijze, zeker als wij deze vergelijken met 
oudere periodes uit de menselijke geschiedenis. We leven globaal en minder 
lokaal, de mogelijkheden lijken bijna eindeloos om onze leefwereld reëel en 
virtueel te verkennen. Maar de samenleving is minder maakbaar dan we tot 
nu toe dachten. Niet alles is beheersbaar én er zijn veel neveneffecten van 
menselijk ingrijpen. 


Op het terrein van het leefmilieu en milieubeheer wordt dit schrijnend 
zichtbaar. Niet alleen afvalbergen, verwoesting van het natuurlijke leefmilieu 
van talloze dieren en planten en uiteindelijk ook mensen, de waarschijnlijke 
opwarming van de aarde, de verspreiding van virussen, de vervuiling 
veroorzaakt door wapengeweld in olierijke landen leggen hiervan getuigenis 
af. Ook ons persoonlijk en sociaal leefmilieu draagt meer en meer de sporen 
van een onbeheersbare situatie. De financiële crisis die ook een Europese 
politieke crisis is, het geweld veroorzaakt door terroristische groeperingen en 
de onzekerheid hieromtrent, de beheersbaarheid en onbeheersbaarheid van 
kennis verspreid via internet, bijvoorbeeld op het terrein van wachtwoorden, 
privacy, cyberwar, de productie van virussen, etc., maken duidelijk dat wij 
een wereld in overgang zijn, een overgang naar een toekomst die anders dan 
voorafgaande eeuwen waarschijnlijk radicaal zal gaan breken met al het 
vanzelfsprekende wat we tot nu toe aan vertrouwds kenden. Vertrouwd 
waren bijvoorbeeld de plek waar je opgroeide, woonde en vaak een groot 
deel van je leven doorbracht. Vertrouwd was het feit dat je een zekere 
levensverwachting had binnen bepaalde biologische grenzen. Vertrouwd 
waren ook de sociale relaties die niet virtueel  werden onderhouden in 
contacten. De ontdekkingen in wetenschap en techniek rommelen aan die 
grenzen: wonen kan overal zelfs buiten de aarde, en als je de visionaire 
geluiden van sommigen serieus wilt nemen is ook het lichaam zelf zeer 
relatief. 


Lichamen gekoppeld aan machines, aan computers, aan netwerken van 
kennis zullen in de nabije toekomst mogelijk zijn. Misschien wordt het 
lichaam zelfs wel overbodig. Maar zover is het nu nog niet. Het is nog 
“science fiction”.

Nu is het nog een feit dat wij sterven. De dood maakt een einde aan ons 
gedrag, ten kwade en ten goede. Onze menselijke existentie wordt nog door 
de dood ingeperkt. Onze ambities stranden op dit doodsstrand. Nu zijn we 



(slechts nog) een episode in een groter geheel, van voorbijgaande aard. Dat 
kleurt waarschijnlijk ook ons perspectief op een begrip als duurzaamheid en 
duurzame ontwikkeling.

Waarom je inzetten voor duurzaamheid als je leven zo beperkt is, je

levenstijd zo kort? Meteen maken deze twee vragen duidelijk dat niet alleen 
ons ethisch denken maar ook ons praktisch handelen in het geding is. Wie 
zijn wij, wat en wie willen wij zijn, voor onszelf, voor elkaar, voor hen die na 
ons komen?


Omdat we al zo weinig bestand zijn tegen alle bedreigingen, moeten we ons 
dan extra druk maken over een tijd na onze dood? “Na ons de zondvloed?” 
Misschien is dat wel één van de redenen dat wij soms niet verder kijken dan 
onze neus lang is, dat we nog niet de negatieve effecten van ons handelen 
doorbereken in de kostprijs van producten zoals vliegreizen, 
gebruiksartikelen en noem maar op. Als je gaat beseffen dat de winning van 
zeldzame metalen die nodig zijn voor onze computers en telefoons een 
ontwrichtend effect kan hebben op talloze regio’s in Afrika ga je misschien 
toch nadenken over de vraag waartoe onze  consumptiepatronen leiden, 
welk gevolg ons koopgedrag heeft en wat ervoor nodig is om een 
maatschappij als de onze in stand te houden en voortdurend te laten 
groeien.


Duurzaamheid is geen zaak van de korte termijn; werken aan duurzaamheid

verlangt een lange adem. Jan Jonker sprak bij zijn benoeming tot hoogleraar

Bedrijfskunde, in het bijzonder Duurzaam Ondernemen, aan de Faculteit

der Managementwetenschappen van de Radboud Universiteit Nijmegen, de

wens uit dat duurzaamheid niet meer als een randvoorwaarde moet worden 
beschouwd in het economisch proces, maar als een kernwaarde, zelfs als 
een overkoepelende waarde. Duurzaamheid wordt daarmee zelf tot doel van 
menselijk handelen. Hij pleitte voor een “meervoudige waardencreatie” in het 
economisch proces. Dat begint met het besef dat een onderneming 
onderdeel is van de samenleving en daarvoor ook verantwoordelijkheid 
draagt. Het leidt ertoe dat niet alleen gekeken wordt naar winst en financieel 
rendement van een onderneming maar dat ook negatieve effecten worden 
tegengegaan en in de uiteindelijke kosten worden meegenomen.


Maar wat is duurzaamheid? Wat is duurzame ontwikkeling na deze korte

exercitie? Hoe kunnen we het begrip omschrijven, afbakenen, betekenis 
toekennen? Ik vermoed dat het van eenzelfde categorie is als het begrip 
vrijheid. Ook dat is als abstractum vaag en onbepaald en wordt pas concreet 
en toepasbaar in menselijke relaties en menselijk gedrag. Is een vogel vrij? 
Het is een verkeerde vraag. Is een vogel duurzaam? Idem. Vrijheid en 
duurzaamheid zijn menselijke categorieën, zij hebben betrekking op mensen 
en een samenleving bevolkt door mensen. Andere levende wezens die deel 
uitmaken van die samenleving zoals dieren en planten dragen de gevolgen 



van menselijk handelen maar zijn niet het subject van vrijheid en 
duurzaamheid. 


Het subject is en blijft de mens. Dat betekent ook dat de menselijke maat 
bepalend is in dit denken en handelen gericht op duurzaamheid of op 
vrijheid. De menselijke maat is een basisvoorwaarde om mee te starten. 
Anders verliezen wij de greep op de inhoud van deze begrippen. Een 
populaire omschrijving dat duurzaamheid te maken heeft met “Planet, 
People, Profit” of met “Planet, People, Prosperity” en daarmee 
samenhangend met “Environment, Economy Ethics” en andere varianten, 
loopt het gevaar het feit te miskennen dat de menselijke maat door de 
abstrahering van de begrippen onzichtbaar blijft. De planeet, de mensheid, 
het welzijn: het zijn te grote begrippen om te bevatten, of om concreet 
hiervoor een actieplan te formuleren waarbij deze grootheden positief recht 
wordt gedaan in de zin van de opstellers. We kunnen de planeet en de 
mensheid niet redden. Ze zijn te groot voor ons bevattingsvermogen.

En als we het toch willen confronteren deze grootheden ons met de 
onmogelijkheid van ons ingrijpen en onze wil om te beheersen. Onze drang 
tot beheersing, aanpassing en onder controle willen houden loopt erop stuk. 
Velen zijn dan ook teleurgesteld afgehaakt omdat ze de lat te hoog hebben 
gelegd bij de bestrijding van negatieve effecten van onze economie en de 
ombuiging naar een duurzame aanpak.


Is duurzaamheid dan een aporie, een doodlopende weg, of een “Holzweg”

zoals Martin Heidegger bepaalde wegen noemde? Geen echte weg, maar 
een tijdelijke weg die wel hout oplevert, maar die op een bepaald moment 
doodloopt in het bos? Voor de filosofie is de dood de grootste aporie. 

Wat we tot nu toe ook bedenken, deze weg laat zich niet ontkennen, niet 
vermijden, niet aanpassen. Wat er ook aan filosofisch gedachtegoed is 
ontwikkeld in de loop der tijd, de dood vormt een natuurlijke grens waar de 
filosoof niet overheen kan klimmen. Dat accepteren is al een hele winst want 
het zet de filosoof met beide benen op de grond. Als duurzaamheid vanuit 
menselijke perspectief ook een aporie is omdat we als mens slechts 
episodisch zijn, dan betekent dat niet dat wij duurzaamheid dan maar 
moeten negeren. De negatie van de dood levert veel ellende op, de negatie 
van duurzaamheid idem. Als duurzaamheid de omgekeerde invulling van 
dood is, maar ook voor ons mensen onbereikbaar, onpeilbaar, onkenbaar 
vanuit ons huidige perspectief als levend subject, dan is er veel te winnen als 
wij duurzaamheid serieus nemen. Niet in het laatst voor hen die na ons 
komen en die deze wereld in de toekomst gaan bewonen. 


In het ‘Brundtlandrapport’ (de naam waaronder het rapport Our Common 
Future uit 1987 bekend is geworden) geschreven door de World Commission 
on Environment and Development (WCED) staan de behoeftes voor nu en de 



toekomst centraal. Milieuproblematiek wordt in dit rapport in verband 
gebracht met armoede en consumptiepatronen (van de “rijke

landen”). Het rapport roept op tot “duurzame ontwikkeling”. Maar hoe 
worden behoeftes van nu en van later gedefinieerd en wat wordt er concreet 
ondernomen om die omschreven behoeftes te vervullen? Wat wordt er 
bijvoorbeeld concreet aan het armoedevraagstuk en wat aan het 
consumeren gedaan, om het maar even heel erg breed te stellen? Vaak 
leiden deze oproepen in allerlei commissies van de Verenigde Naties tot een 
bepaalde vorm van handelen. De wetenschappelijke/ economische ratio gaat 
vervolgens aan het werk om genoemde behoeftes enigermate en bij 
benadering te vervullen. Er komen wereldwijde programma’s zoals de 
“groene revolutie” in ontwikkelingslanden of een programma om de 
bevolkingsgroei af te remmen door geboortebeperking. Kortom, men gaat 
met veel enthousiasme en veel “effort” aan de slag, er verschijnen dikke 
rapporten en men vliegt de wereld over om de conclusies te implementeren 
waar dat mogelijk is. Ik schilder deze complexe processen heel zwart-wit en 
erg kort door de bocht. Maar dat doe ik met opzet om te laten zien dat aan 
een belangrijke vraag voorbij wordt gegaan, namelijk of deze inzet van 
middelen wel tot de gestelde doelen zal leiden. Want de doelen zijn niet 
helder omdat het zicht op de toekomst ontbreekt, de finaliteit van 
duurzaamheid is net als de finaliteit van de dood onbepaald.


Wat zijn behoeftes van een toekomstige generatie? Wat zijn behoeftes in het

licht van de huidige technologische en wetenschappelijke ontwikkelingen? 
Veel blijft onopgelost. Daarom is voorzichtigheid geboden als we processen 
in gang zetten die onomkeerbaar zijn.

Er moet nog veel (denk)werk worden verricht, ook door filosofen. Veel is nog

onhelder, niet afgebakend, onbekend met betrekking tot duurzaamheid. 
Duurzaamheid als besef van schaarste kan als nieuw paradigma gaan 
functioneren in ons economisch, technisch en wetenschappelijk handelen. 
Als onze planeet voorlopig ons enige woon- en leefgebied is moeten we 
anders gaan denken en handelen. Bijvoorbeeld diverse processen die nu 
nog lineair en onomkeerbaar zijn omvormen naar circulaire processen zodat 
recycling de norm wordt, de normaalste zaak van de wereld. In plaats van 
een “I-economy” kunnen we een stap zetten naar een “We-economy” waarin 
economische processen een bijdrage leveren aan relationele vormen van 
samenleven in plaats van nadruk te leggen op consumptie van goederen die 
autonomie, individualiteit, onderscheid en ikgerichtheid bevorderen en 
stimuleren. Is helder welke industrieën ons leven bepalen en welk impact 
deze hebben op onze zingeving, onze spiritualiteit, onze inzet voor de 
samenleving? Deze industrieën kleuren niet alleen ons leven maar

zijn ook vaak medebepalend voor onze consensus over normen en waarden, 
over hoe onze toekomst eruit moet gaan zien. In een wereld waar iedereen 
met iedereen virtueel verbonden raakt, spelen naast fysieke verbondenheid 
(bijvoorbeeld een sportteam) of ideologische verbondenheid (bijvoorbeeld 



een nationaliteit) ook andere mechanismen een rol. Virtueel gaan nieuwe 
werelden voor ons open, maar het blijft niet bij virtualiteit alleen. Er is wel 
degelijk een impact op de fysieke, psychische en rationele wereld van het 
individu en de groepen waartoe dit behoort. Het doet iets met je denken, je 
voelen, je existentie. Het is geen vrijblijvend amusement. Er zijn belangrijke 
spelers in de virtuele wereld die in de communicatienetwerken van zich laten 
horen en die hun invloed doen gelden.


Wetgeving rond privacy op dit terrein staat nog in de kinderschoenen. Net

alsof je aan een middeleeuwer uit moet gaan leggen hoe een vliegtuig 
bestuurd moet worden of een spaceshuttle. Elke dag neemt de complexiteit 
toe en de beheersbaarheid en voorspelbaarheid via wetgeving en 
regelgeving komt mijlen achteraan. Wat we ook aan middelen inzetten, aan 
censuur, aan controle, deze complexe systemen zullen waarschijnlijk nooit 
echt beheersbaar worden, willen we niet in een wereld terechtkomen waar 
“Big Brother” aan de touwtjes trekt.

Als de grondstoffen schaarser worden en als het bezit van strategische

grondstoffen macht en welvaart opleveren staan ons misschien nog oorlogen 
te wachten omwille van deze goederen. Hoe zit het met de relatie tussen 
duurzaamheid en geweld in dit licht? Geopolitieke verschuivingen op aarde 
vinden al lang plaats, maar nu dreigt Europa als belangrijke plek op de 
wereldkaart marginaler ter worden, omdat onderling nationalistisch gekrakeel 
een gezamelijk optreden frustreert. De relatie tussen duurzaamheid en 
ruimte, tussen duurzaamheid en tijd in het algemeen, maar vooral ook in het 
bijzonder van de huidige ontwikkelingen is nauwelijks filosofisch onderzocht 
en bereflecteerd.


Hier ligt een berg aan werk. Werden mensbeelden tot nu toe vooral vanuit 
een antropocentrisch perspectief ingekleurd, nu is het tijd om ook andere 
perspectieven in te nemen zoals een biocentrisch, een technocentrisch of 
een cybernetisch perspectief. Wat stelt de aarde en de mens voor in de 
ontwikkeling van de kosmos?

Jean François Lyotard spreekt over een kosmische catastrofe als de zon 
ontploft. Alle vragen rond het menszijn, alle filosofie is in één klap overbodig. 
Maar zover is het nog niet en het perspectief is wel erg ver voorruit geplaatst. 
Miljarden jaren verder is er misschien helemaal geen aarde en geen mens 
meer om opgezogen te worden in deze ondergang. 


Odo Marquard spreekt over de mens als een homo compensator. De mens is 
uit op het bevredigen van zijn behoeftes en wil alle gebreken en tekorten, elk 
tekortschieten compenseren. Als veel van ons consumptiegedrag gekleurd is 
door de wens om tekorten te compenseren, aan te vullen, op te heffen, hoe 
moeten wij dan rigoureus de koers verleggen als consumptie ook veel 
negatieve bijeffecten heeft zoals boven reeds aangegeven? Veel groepen in 
de samenleving die kritisch staan ten opzichte van onze economie die op 



groei is gebaseerd door consumptie dringen hier op aan. Maar wat is hier de 
koers, wat is verleggen, wat is rigoureus? Ook hier geldt weer dat de 
complexiteit en de verwevenheid van de systemen roet in het eten gooien bij 
veel mooie plannen. Als verspilling een soort van weeffout is in onze 
economie – een vorm van groei die zich niet laat inperken omdat we anders 
financieel armer worden, omdat we economisch gezien achteruit gaan – dan 
is dat niet meteen opgelost met de investering in duurzamere producten. 
Duurzaamheid en verspilling, duurzaamheid en consumptie, duurzaamheid 
en soberheid, welvaart, en de acceptatie dat minder ook goed kan zijn, het 
zijn net zoveel mogelijkheden als onmogelijkheden om te realiseren. De 
ambivalentie in het denken dat onze rationele beslissingen doorslaggevend 
zullen zijn tegenover het idee dat passiviteit soms beter is (de aarde zou het 
beste af zijn met een mensheid die uitsterft) maakt de zaak er niet 
makkelijker op. Veel politici geloven nog in het sprookje van de 
beheersbaarheid en stellen wetgeving voor om de toekomst in goede banen 
te leiden, maar ook zij hebben geen zicht op het tempo van de 
ontwikkelingen en de complexiteit ervan. Ook de politiek holt mijlen 
achteraan. Het is teveel, te ingewikkeld, te snel en te onoverzichtelijk om op 
te anticiperen. 


In die zin is ook duurzaamheid een echte aporie die onbeheersbaar blijft. 
Accepteren dat het zo ligt en roeien met de riemen die je hebt blijven dan 
over, ook voor de filosoof. De toekomst is ongewis. Maar dat betekent niet 
dat we haar visieloos of zonder principiële keuzes vooraf tegemoet moeten 
treden. Vrijheid ontwikkelt zich meestal gaandeweg. “Rethinking relations, 
rethinking freedom, rethinking sustainabilty” is een proces dat voortdurend 
moet plaatsvinden. Misschien ligt daar wel de echte uitdaging voor de 
toekomst.


John Hacking 2012


Geubliceerd in: 


Splijtstof, Jaargang 40, nummer 3, Jubileumnummer 2012 p. 41-46 

*****


“Alles im Griff” 

Dat geeft een kick als je het gevoel hebt dat je de touwtjes strak in handen 
hebt, dat je meester bent over de situatie, dat je bent voorbereid en klaar, 
wat er ook gaat gebeuren. En, je verwacht niet dat er dingen plaats gaan 
vinden die je uit je evenwicht zullen halen. Kortom je bent blij, je voelt je 
goed, het gaat goed.




Natuurlijk heb je dat gevoel niet elke dag. Soms kan het behoorlijk 
tegenzitten en schijnt de hele wereld je tegen te werken. Als niets uit je 
handen komt of als je alles laat vallen wat je aanraakt. Dat heb je je dag niet. 
Ben je niet blij, want het gaat niet goed.


Dat is precies het omgekeerde gevoel van “Alles im Griff”. En als daar ook 
nog bijkomt dat je toekomst op losse schroeven komt te staan omdat je 
geen zekerheid hebt met betrekking tot een relatie, tot een baan, tot een 
gelukkig leven, dan kan het behoorlijk beroerd voelen. “Nichts im Griff!”

En toch is dat laatste eigenlijk kenmerkend en fundamenteel voor onze 
menselijke existentie. Uiteindelijk hebben we niets in handen, houden we 
niets in handen omdat we sterfelijk zijn. Onze existentie is er een “zum Tode” 
zoals de Duitse filosoof Martin Heidegger het zo mooi heeft uitgedrukt. Mooi 
en zwartgallig, maar wel realistisch.


Dat gezegd hebbende kunnen we verder. Kijken wat we dan wel in handen 
hebben. Kijken waar we dan wel blij en gelukkig van kunnen worden. En dat 
kan veel zijn, heel veel zelfs als we leren te relativeren, als we leren om niet 
alles te willen hebben, of op teveel dingen onze zinnen te zetten.

Is dat nodig? Jazeker. We leven in feite in een maatschappij waarin schaarste 
belangrijker wordt omdat de grenzen van de economische en materiële groei 
zo langzaam aan bereikt zijn. Als wij in een samenleving leven waarin, zo Jan 
Jonker, hoogleraar duurzaam ondernemen aan de Radboud Universiteit te 
Nijmegen, in een interview in de NRC zegt, dat vorig jaar 43 miljard dollar 
besteed is aan voedselhulp en 18.000 miljard dollar aan het redden van de 
bankensector, dan is er iets goed fout in deze samenleving. 


Wie profiteert van wie, wie gaat erop vooruit en hoelang zal dat nog duren. 
Als de massa’s wakker worden die nu nog kind van de rekening zijn zal onze 
wereld grondig veranderen. Hopelijk niet gesmoord in bloed, als wraak voor 
zoveel en zolang gedragen onrecht. Binnenkort kan iedereen toegang krijgen 
tot de noodzakelijke informatiebronnen en kan echt iedereen zelf 
reconstrueren hoe wij onze menselijke geschiedenis gestalte hebben 
gegeven. Het verschil tussen de “have’s and have’s not” is al eeuwen 
reusachtig. Daar wordt niemand echt blij van.


Jan Jonker pleit voor een nieuwe wijze van denken om het idee dat 
vooruitgang alleen maar gebaseerd is op economische groei en consumptie 
een halt toe te roepen, of beter om het om te buigen naar een meer 
duurzame wijze van produceren, consumeren en samenleven.

Maar hoe kunnen we anders gaan denken? Hoe de noodzakelijke switch 
maken naar een duurzame en rechtvaardige samenleving? Doorgaan met 
hetzelfde is niet slim. Maar hoe dan anders? Meer cyclisch gaan denken, 
meer produceren op een wijze waarop grondstoffen niet verdwijnen maar her 



inzetbaar zijn? Om maar een aspect te noemen. En dat is de buitenkant. Hoe 
zit het met de binnenkant?


Met ons leven is veel winst te behalen als wij ervan doordrongen raken dat 
wij zelf ook onderdeel van dit proces zijn. Als we in staat zijn om een pas op 
de plaats te maken, de diepte in met ons ervaren en denken in plaats van 
vooruit, en van meer en meer. Bijvoorbeeld: weten dat je leven eindig is, 
waarom dan eeuwig willen leven? Waarom steeds meer bezit, steeds meer 
macht, steeds meer genot? Ook wij kunnen een cyclisch leven voeren in 
plaats van een ratrace tegen de klok. De natuur toont het ons elk seizoen. In 
die kringloop zijn we opgenomen, we maken er al op een natuurlijke wijze 
deel vanuit. Het is nu alleen nog zaak ons denken en ons handelen hieraan 
aan te passen. “Alles im Griff” is dan helemaal niet meer nodig, dat scheelt 
een hoop stress.


John Hacking

5 februari 2013


******

Strategisch plan 2014-2019 

Tijdens de druk bezochte nieuwjaarsrede van onze nieuwe bestuursvoorzitter 
Gerard Meijer, een bijzonder gezellige gebeurtenis, werd het nieuwe 
strategisch plan aangestipt voor de komende vijf jaar. Reden om te pleiten 
voor de twee belangrijke thema’s als onderdeel van dit plan waardoor het 
streven naar kwaliteit op het terrein van onderzoek, onderwijs en 
dienstverlening (doelstellingen uit het vorige plan) een extra impuls kan 
krijgen. Die twee thema’s zijn duurzaamheid en zingeving. Het lijkt misschien 
vanzelfsprekend dat deze thema’s rol spelen in een strategisch plan maar 
zonder expliciete uitwerking en onderbouwing blijven ze een beetje in de 
lucht hangen net als het begrip kwaliteit. Duurzaamheid is niet alleen 
maatschappelijk relevant omdat het een ‘hot item’ is m.b.t. een menselijke 
en leefbare samenleving ook naar de toekomst toe, het geeft de universiteit 
als organisatie ook een middel in handen om meteen kritisch te kijken naar 
bedrijfsvoering, samenleven en samenwerken op de universiteit zelf. 


Duurzaamheid en duurzame ontwikkeling versta ik hier als overkoepelende 
begrippen die zowel leefmilieu als interacties binnen dit milieu beschrijven. 
Dus vooral ook menselijke relaties vallen hierbinnen. Duurzaamheid 
beperken tot milieuproblematiek, klimaatopwarming en vervuiling is een 
vorm van kortzichtigheid die geen recht doet aan de complexe 
samenhangen in onze maatschappij. Vanuit milieutechnisch en economisch 
standpunt wordt sowieso al veel aandacht besteedt aan duurzaamheid op 
deze universiteit. Wat ik centraal zou willen stellen is  ook en vooral de 



duurzaamheid van relaties en verbanden tussen mensen. Daarmee ben ik bij 
mijn tweede thema zingeving. 


In elke organisatie en elk werkverband speelt de vraag ‘waarom doe ik het’, 
waarom ben ik actief in onderzoek, onderwijs, en in mijn werk als 
schoonmaker, tuinman, secretaresse. Niet alleen vanwege de materiële 
middelen, de pecunia, maar ook omdat het een zekere bevrediging geeft en 
omdat het een bijdrage levert aan een groter geheel. De definitie van dit 
grotere geheel kan natuurlijk uiteraard heel verschillend zijn, maar 
bijvoorbeeld de bijdrage van onderwijs en onderzoek aan de maatschappij 
en het maatschappelijk welzijn, de vooruitgang van de wetenschap, de 
bevordering van intermenselijke relaties en het kweken van begrip, het 
verkrijgen van inzichten, om maar een paar doelen te noemen, is in feite een 
vorm van zingeving. Individuele onderzoekers dragen hieraan bij en plukken 
hiervan de vruchten door ‘zin’ in hun werk te ervaren, en breder krijgt de 
universiteit als organisatie een zinvolle plek in de samenleving. Dit kan alleen 
maar als de bijdrage van de universiteit als geheel in en aan de samenleving 
maatschappelijke betekenis heeft. Dus waarom niet criteria formuleren in het 
strategisch plan om de bijdrage aan een duurzame ontwikkeling en een 
toename van zinvolheid te operationaliseren in de maatschappelijke context 
waarin de universiteit zich als organisatie beweegt. Dat geeft de organisatie 
meteen een instrument in handen om dat ook in de eigen kringen te 
bevorderen en te toetsen. Dus wat de universiteit bijdraagt aan de 
maatschappij ook intern vertalen in werkverhoudingen, 
inspiratiemogelijkheden en samenwerken om deze doelen te verwerkelijken. 


Als wij over een universiteit spreken op bijzondere grondslag geven de 
begrippen duurzaamheid en zingeving een blikrichting aan waarin gedacht 
kan worden. Zet filosofen en andere betrokkenen aan het werk om deze 
begrippen te operationaliseren binnen de kaders van een strategisch plan, 
school medewerkers en studenten in het toepassen van de middelen om van 
je werk- en studieplek een als zinvol en duurzaam ervaren plek te maken en 
denk daarbij ook aan het ondersteunend personeel zonder welk de hele 
universiteit geen dag open kan zijn. In alle redevoeringen (rond 
bezuinigingen) komt het ondersteunend personeel er meestal het meest 
bekaaid van af. Niet echt een vorm van ‘compagny-thinking’ of van 
duurzaam ondernemen met aandacht voor relaties en verbanden. Er is nog 
veel winst te behalen. De eerste stap is het formuleren van heldere doelen. 
Duurzaamheid en zinvolheid toegepast op en in het universiteit functioneren 
kunnen daarbij behulpzaam zijn. 


John Hacking


*****




Leven in de bubbel 

Bij velen staat het leven in het teken van dagelijkse bezigheden: werken, 
studeren, ontspanning, maaltijden, sport en culturele activiteiten, reizen, 
slapen. Als je dan opeens je niet lekker voelt en naar de dokter gaat die je 
meteen doorstuurt voor onderzoek in het ziekenhuis – en je krijgt dan het 
bericht dat het helemaal niet goed zit met je gezondheid en lichamelijke 
conditie – dan kun je dit ervaren als een shock. Alsof een bom afgaat in je 
bestaanszekerheid waar je tot nu toe blindelings op hebt vertrouwd en waar 
je eigenlijk, omdat het best wel goed ging, nooit echt aan hebt getwijfeld. 
Zeker als er ziektes worden geconstateerd die zeer nadelige gevolgen zullen 
hebben of die eindigen met je dood. Opeens staat je leven dan in een heel 
ander perspectief – alles waar je dacht op te kunnen bouwen dreigt als 
drijfzand onder je voeten weg te glijden. Wat dan? Hoe je hiertoe verhouden 
en kan dat wel? Je hebt geen keuze, je zult wel moeten, het mes staat je als 
het ware op de keel. Deze ervaringen zou je ook kunnen zien als het 
doorprikken van de ‘bubbel’ waarin je tot nu toe hebt geleefd: het idee van 
‘alles gaat goed’ en sterker zelfs ‘mij kan niets overkomen’. Het “Veronica-
gevoel” noem ik dat wel eens: je bent jong en je wilt wat, de wereld ligt aan 
je voeten. Maar O wee als het onheil je wereld binnenkomt. Als de 
zekerheden die je dacht te hebben zomaar uit je handen worden geslagen.


Maar misschien is het wel normaal en ook geestelijk gezond om niet elke 
dag stil te staan bij mogelijke onheilstijdingen, mogelijk ongeluk dat je leven 
kan treffen. Misschien is onze psyche wel zo gevormd dat we in een ‘bubbel’ 
willen en kunnen leven omdat het zo het meest leefbaar is. Misschien is het 
daarom wel zo dat we ons zo kwetsbaar en machteloos voelen als die 
zekerheid onder druk staat en als onheilstijdingen ons treffen. Dit alles is op 
het microniveau, op grotere schaal spelen soms dezelfde mechanismen. Een 
voorbeeld vanuit een Westers perspectief: je groeit op in een niet armlastig 
gezin met veel mogelijkheden, je bedje is als het ware al gespreid, dat kan 
dan heel vanzelfsprekend lijken. Jouw leven hier in West-Europa, een goede 
opleiding, mooie woonomgeving, kansen op een goede baan, en ook een 
leuke partner, lijkt vanuit het perspectief van een ‘loonslaaf’ in Bangladesh 
een lot uit de loterij. Of als je in een land als Afghanistan als meisje in een 
dorp bij heel arme ouders wordt geboren, ziet het leven er heel anders uit. 
Geen kansen, geen emancipatiemogelijkheden, vroeg uitgehuwelijkt, 
onderdanig aan de man, alleen maar het huishouden en geen opleiding, 
kortom een leven in een heel andere context met een heel ander perspectief. 
Ook dan leef je misschien in eensoort van ‘bubbel’ maar dat is weer een heel 
andere ‘bubbel’ dan de ‘bubbel’ van de welvarende Westerling.


Stephan Lessenich, schrijft over ‘bubbels’ op eenmacroniveau. Hij schrijft 
over de collectieve werkelijkheid waarin we leven in het Westen. Over 
opgroeien en leven in de rijkere landen en onze blindheid voor andere 



perspectieven. Dat doet hij in zijn boek: Neben uns die Sintflut. Die 
Externalisierungsgesellschaft und ihr Preis. Daarin beschrijft hij hoe arme 
landen en hun bewoners die prijs betalen voor onze welvaart en de groei van 
onze welvaart. Een thema waarvoor we vaker blind zijnen als we het al willen 
zien, willen we het eigenlijk niet weten want die kennis heeft gevolgen. Inzien 
dat onze welvaart, onze economische groei en winsten voor een groot deel 
gebaseerd zijn op de verliezen van anderen in armere landen heeft 
consequenties  voor ons eigen gedrag en voor de vanzelfsprekendheid 
waarmee wij van goederen genieten. Lessenich schrijft:


Zunächst wurde gezeigt, wie die gesamte, individuelle wie kollektive 
Lebensführung in den reichen Gesellschaften des globalen Nordens auf 
einem schon seit langem praktizierten, groß angelegten System ungleichen 
Tauschs beruht: In weiter Ferne, an den vielen Peripherien der 
kapitalistischen Weltökonomie, werden Arbeiten erbracht, Ressourcen 
gefordert, Giftstoffe freigesetzt, Abfalle gelagert, Landstriche verwüstet, 
Sozialraume zerstört, Menschen getötet – für uns, für die Menschen in den 
Zentren des Wohlstands, für die Ermöglichung und Aufrechterhaltung ihres 
Lebensstandards, ihrer Lebenschancen, ihres Lebensstils. Sodann wurde in 
einem zweiten Schritt nachgezeichnet, wie sich diese Zentren des 
Wohlstands von der sie nährenden und entlastenden Außenwelt abschließen, 
oder genauer: wie sie »fremde« Lebenswelten als ein »Außen« konstruieren, 
auf das sie zur Sicherung ihrer Lebensweise zugreifen können, ohne selbst 
jedoch von diesem in ihrer Integrität berührt zu werden. Die Beziehungen 
zwischen Zentren und Peripherien sind nach dem Prinzip der 
Halbdurchlässigkeit gestaltet: Während nach »außen« viel geht, soll nur 
wenig nach »innen« gelangen. Die globale Mobilitätskluft zugunsten des 
globalen Nordens ist dafür ein treffendes Beispiel: Die eine Hälfte der Welt 
bereist kollektiv die andere, eröffnet dieser aber nur einen höchstselektiven 
Zugang zu ihrem eigenen Wirtschafts- und Sozialraum. Wie die Lebens- sind 
auch die Bewegungschancen offensichtlich global teilbar – und effektiv 
geteilt. Was den einen möglich ist, bleibt den anderen verwehrt: Das nennt 
sich dann das Zeitalter der »Globalisierung«.


Spaanse kust waar vluchtelingen in bootjes aankwamen

We hebben ons gespecialiseerd op het maken van winsten – en de anderen 
vastgelegd op het verlies. Iemand betaalt de rekening van onze welvaart. 
Onze welvaart is gebouwd op kosten van anderen die de lasten dragen. Dit 
model noemt Lessenich de externaliserings-maatschappij. Het is een 
structuurmodel dat al eeuwen lang zo werkt – net zolang als het kapitalisme 
bestaat (500 jaar) in steeds wisselende globale constellaties en 
mechanismen. Kapitalisme moet om te blijven bestaan steeds verder uitdijen 
en zijn werkingsgebied steeds verder uitbreiden. Groei is het adagium, want 
zonder groei kunnen de winsten niet groeien. Lessenich hierover:




Rob Nixon, ein wie Angus Deaton an der Universität Princeton lehrender US-
amerikanischerUmweltforscher, fasst diese globale Konstellation als ein von 
den hochindustrialisierten Ländern dieser Welt ausgehendes Wechselspiel 
von Überdehnung und Auslagerung, outsizing und outsourcing: Der 
westliche Wohlstandskapitalismus greift, getrieben von seinem inneren 
Wachtstumszwang, weltweit auf immer mehr und immer neue natürliche wie 
menschliche Ressourcen zu– und walzt die Folgekosten dieser 
Expansionsbewegung auf seine Außenwelt ab. Dass ihm dies gelingt und 
stets aufs Neue gelingen kann, liegt an seiner dominanten Position im 
Weltsystem, an der Verschränkung van ökonomischer und politischer Macht. 
Diese ermöglicht es den Gesellschaften des globalen Nordensnicht nur, eine 
strukturelle Gleichgültigkeit an den Tag zu legen, im Sinne der fraglosen 
Annahme einer prinzipiellen Verfügbarkeit all jener Ressourcen, deren es zur 
Fortsetzung ihrer expansiven und externalisierenden Dynamik bedarf. Die 
imperiale Lebensweise der »überentwickelten« Gesellschaften beruht zudem 
auf der Macht zur Unwissenheit, auf einem kollektiven Habitus, den Nixon 
»imperialen Provinzialismus « (bzw., bezogen auf die USA, „superpower 
parochialism“) nennt: die Macht, sich über die Folgen seines Handelns nicht 
nur keine Rechenschaft ablegen, sondern diese nicht einmal zur Kenntnis 
nehmen zu müssen, das Recht auf Nicht- Wissen für sich in Anspruch 
nehmen zu können. 


Bij dit externaliseringsproces spelen sociologisch gezien volgens Lessenich 
drie factoren een rol namelijk macht, uitbuiting en gedrag. De asymmetrie 
van de macht (en daarop gebaseerde rijkdom) in de wereld, de 
globaliserende uitbuitingsmechanismen en een vorm van 
externaliseringsgedrag, dat door beide vorige factoren in stand wordt 
gehouden. We leven niet boven onze stand, nee we leven boven de stand 
van anderen, zij betalen de prijs voor het in stand houden van onze welvaart. 
Omdat we denken dat ons gedrag ‘normaal’ is, dat het ‘normaal’ is dat wij 
kunnen genieten van onze welvaart ‘die we met eigen handen hebben 
verdiend’, zo luidt het frame waarin we onze ‘bubbel’ presenteren, worden 
tegengeluiden, kritische stemmen en protesten weggewuifd. Als we ze wel 
ter harte zouden nemen, als we werkelijk zouden streven naar 
gelijkwaardigheid en eerlijke verdeling van onze welvaart zou onze 
maatschappij er anders gaan uitzien. Maar onze zelf opgebouwde grenzen, 
ook virtueel, zijn sterk. Politieke partijen  verkondigen standpunten om onze 
belangen voorop te stellen en te verdedigen. “America first” komt niet uit de 
luchtvallen maar is een algemeen geaccepteerd gevoelen. En veel andere 
landen zullen het hier in principe, namelijk met betrekking tot hun eigen land, 
mee eens zijn. In de kapitalistische economie geldt het recht van de sterkste. 
Lessenich gaat nader in op deze combinatie van onverschilligheid, 
onwetendheid en ignorantie in de rijkere landen:




Gleichgültigkeit und Unwissenheit, Indifferenz und Ignoranz muss man sich 
leisten können. Sie sind gelebte Zeichen einer Welt, in der die Herrschenden 
selbst noch das Wissen um ihre Herrschaft auszulagern vermögen – und 
diese damit unsichtbar machen können. Lange Zeit war die 
Externalisierungsgesellschaft äußerst erfolgreich darin, eine solche 
Unsichtbarkeit herzustellen: Das Sicherheitsmanagement an den 
Außengrenzen unserer Wohlstandswelt konnte ebenso hinter einem Schleier 
des Nicht-Wissens bzw. des Nicht-Wissen-Müssens verschwinden, wie die 
Praktiken der Ressourcenvernutzung und Umweltverschmutzung irgendwo 
im Jenseits des eigenen Erfahrungsraums versickern konnten. Und das 
Unsichtbarkeitsregime wurde mit der Zeit immer weiter perfektioniert, vom 
stofflichen Müllexport ans andere Ende der Welt bis hin zur Auslagerung der 
virtuellen Mullentsorgung ans untere Ende der globalen Sozialstruktur.

Denn auch das gehört zur Externalisierungsgesellschaft in ihrer 
gegenwärtigen Gestalt: die »Mullabfuhr im Internet, betrieben von »digitalen 
Putzkolonnen« in den Billiglohnländern des globalen Südens – Heerscharen 
von Bildschirmarbeitern, die für die Internetfirmen unseres Vertrauens jeden 
Tag Millionen van Bildern auf ihre moralische Verträglichkeit hin überprüfen. 
Rund am die Uhr sorgen sie dafür, so Till Briegleb in einem beeindruckenden 
Bericht aus der verborgenen Parallelwelt unseres sozialen 
Netzwerkuniversums, »dass wir bei Facebook ein Profilbild sehen, das einen 
abgehackten Kopf zeigt, bei Youtube kein Video mit Kindesmissbrauch 
finden oder bei Instagram Grumpy Cat nicht in einer Serie mit 
geschredderten Küken und gehäuteten Hunden auftaucht«. Wie, diese 
Horrorbilder loschen sich nicht von allein? Die böse Seite der Macht virtueller 
Realität lost sich nicht von selbst in Wohlgefallen auf, oder wenigstens mit 
Hilfeselbsttätiger Suchalgorithmen? Nein, unser »Psycho-Mull« wird in 
entfernten Ländern abgeladen, meist in Südostasien, wo die wohlklingend 
»Commercial Content Moderation« (CCM) genannte Drecksarbeit seiner 
Entsorgung für uns von anderen erledigt wird, von Hand, von Menschen aus 
Fleisch und Blut. Die neben dem Hungerlohn auch die psychischen Folgen 
selbst zu tragen haben: „Von Libidoverlust über Schlafstörungen zu 
Depressionen, Alkoholismus und paranoidem Misstrauen gegenüber anderen 
Menschen reichen die Leiden, die das stumme Verschließen des 
Bilderhorrors im eigenen Kopf erzeugt.« Alles so schön bunt hier in der 
schönen neuen Medienwelt des globalen Nordens? Aber selbstverständlich. 
Solange der Rest der Welt mitspielt.


Vanuit onze veilige Westerse ‚bubbel‘ kan het daarom zijn dat je ruw wordt 
wakker geschud als je oog in oog komt te staan met de mensen in 3e wereld 
landen en de situatie waarin zij hun leven moeten doorbrengen. Als je de 
afvalbergen bezoekt bij de grote miljoenensteden in Afrika en Azië waar ook 
grote delen van het Westers afval terecht komt. Als je kennis maakt met de 
gevolgen van chemische rampen in plaatsen waar deze hebben 
plaatsgevonden (Bhopal India) of met de gevolgen van mijnbouw in landen 



als Brazilië (de ramp in Mariana Minas Gerais 2015), de monoculturen van 
sojabonen, palmolie en de onvoorstelbare hoeveelheden pesticiden 
(Glyfosaat, ook bekend onder de naam Roundup van het bedrijf Monsato) 
die daarvoor worden ingezet, dan kom je misschien op andere gedachten. 
(Inmiddels is glyfosaat ook al aangetroffen in de moedermelk, in bier en tal 
van andere stoffen in West Europa). De contouren van de ‘bubbel’ waarin we 
leven zijn opeens zichtbaar. Lessenich schrijft dat het zal uitlopen op 
veranderingen. Maar hoe die veranderingen eruit zullen zien is nog ongewis. 
Zeker is dat het zal veranderen, Klimaatverandering en vluchtelingenstromen 
zullen grote gevolgen hebben en simpele politieke stellingnames die de 
problemen wegwuiven, getuigen van een verschrikkelijke egoïstische en 
kortzichtige domheid die alleen maar meer ellende voor mensen zal 
veroorzaken. Lessenich hierover:


Doch die Verhältnisse, sie bleiben nicht so. Der Preis der Externalisierungs-
gesellschaftwird zunehmend sichtbarer, die Kollateralschaden unseres 
gesellschaftlichen Fortschritts- und Entwicklungsmodells lassen sich immer 
weniger übersehen – soweit entfernt sie uns auch scheinen mögen: 
Schmutzarbeit in den Werkhallen des globalen Südens, Giftmülldeponien in 
den Metropolregionen Afrikas und Asiens, Flüchtlingslager an den Grenzen 
von Dritt- und Viertstaaten, schmelzende Polarkappen und steigende 
Meeresspiegel am anderen Ende der Welt. In weiter Ferne – so nah: Was 
lange Zeit verborgen schien, lasst sich mittlerweile nicht mehr ohne weiteres 
ignorieren. Die langanhaltende, letztlich bis heute intakte “>Normalität< der 
Externalisierung”, so Immanuel Wallerstein, der Doyender soziologischen 
Weltsystemforschung, »ist zu einer Kindheitserinnerung verblasst.« Kosten 
abzuwälzen und die Gewinne einzustreichen, Schaden auszulagern und den 
Nutzen davon zutragen, und bei alldem noch so zu tun, als ob nichts wäre: 
Das ist heute immer weniger oder jedenfalls zunehmend schwerer möglich. 
Früher war nicht alles besser, aber doch einiges leichter – sei es, den 
wirtschaftlichen Wiederaufstieg Nachkriegsdeutschlands zu einem »Wunder« 
zu erklären oder den Ländern der »Dritten Welt« bei guter Führung und 
erwiesener Freundschaft mit dem Westen die unaufhaltsame Entwicklung zur 
Wohlstandsgesellschaft zu versprechen. Heute wissen wir, dass der Zug des 
Fortschritts nicht überall hält. Wir können uns der Einsicht nicht langer 
erwehren, dass er für viele Menschen und weite Teile der Welt schlicht 
abgefahren ist. Und wir können uns auch nicht mehr dagegen wehren, dass 
uns deren Elend immer unverhohlener und schonungsloser vor Augen tritt.


Of we het willen of niet: de ‘bubbel’ waarin we ons collectief hebben 
gewenteld wordt doorgeprikt of is al op veel plaatsen doorgeprikt. Ons 
kapitalistisch neoliberale groeimodel ten kosten (en over de ruggen) van 
anderen zal aan zijn grenzen stoten. De wal keert het schip. Grondstoffen zijn 
eindig. Technische antwoorden zijn niet de enige en ook niet afdoende, 
gezien de complexiteit van de uitdagingen. Technici zullen deze problematiek 



niet kunnen oplossen, hoe graag techneuten dat ook zouden willen. De prijs 
van geweld en het willen beheersen van mensen zal hoog zijn. De 
beschaving schudt op haar grondvesten als egoïstische heersers opgehitst 
door hun volgelingen hun gang kunnen gaan en meer schade aanrichten dan 
een samenleving kan verdragen. Er staat veel op het spel. Tegenkrachten zijn 
gevraagd, mensen die zich inzetten voor humanitaire antwoorden, stappen 
op weg naar opheffing van ongelijke machtsrelaties, klimaatrechtvaardigheid, 
een eerlijke verdeling van goederen en grondstoffen, rechtvaardigheid met 
een grote hoofdletter die geen enkele partij uitsluit. En kennisvergaring, goed 
onderzoek naar werkelijke mechanismen van onderdrukking en  uitbuiting, 
het delen van die uitkomsten, het verkleinen van de onwetendheid en 
onverschilligheid. Een immense taak. Maar er is geen tijd om te dralen of 
omte blijven wachten.


John Hacking

23 november 2018


Bron: Lessenich,Stephan, Neben uns die Sintflut. Die 
Externalisierungsgesellschaft und ihr Preis, Berlin 2016 (Hanser). Pag. 
179-183


****


Overbodig 

Vergankelijkheid, kortstondigheid, sterfelijkheid, het zijn begrippen die wij als 
mensen in ons leven concreet tegenkomen in de ervaringen die wij 
ondergaan. Ons leven is vergankelijk. Gedachten komen en gaan en zijn 
kortstondig; op het einde van ons leven wacht ons de dood. Dat kan zijn na 
een lang leven maar het kan ook lang daarvoor door een ongeluk, een 
natuurramp of een ziekte. Wat opvalt in de voortplanting van planten, dieren 
en mensen is de hoeveel zaad die wordt geproduceerd om een enkel 
exemplaar voor te brengen. Slechts een eicel bevrucht een zaadcel (bij dier 
en mens), van de honderdduizend zaadpluisjes van een plant komen er 
slechts enkele tot leven als nieuwe plant, de rest gaat verloren. Waarom deze 
overvloed, waarom deze op het eerste oog lijkende verspilling? Waarom gaat 
het op deze wijze en wordt er niet efficiënter omgegaan met materiaal en 
energie? Veel is overbodig, overtollig, niet bruikbaar. Maar nu redeneer ik als 
een industrieel die met zo weinig mogelijk kosten, dus materiaal en mensen, 
een product wil produceren voor een zo hoog mogelijke prijs. Ik overdrijf. Ik 
weet het. Maar zo lijkt het soms te werken in onze samenleving: winsten 
maximaliseren en kosten drukken. Al het overbodige wegsaneren, weg 
bezuinigen, weg rationaliseren. 




Maar de schijn bedriegt. In het VPRO programma Tegenlicht (24 maart 2019) 
sprak Roland Duong over de overbodigheid van veel (nutteloos) werk in 
bedrijven en bij de overheid. Managementlagen in een bedrijf bijvoorbeeld 
waar het management vooral zijn eigen functie in stand houdt terwijl 
ondertussen daardoor de bureaucratie groeit en groeit. Of we maken ons 
onderdanig aan computers om zoveel mogelijk data vast te leggen: gevolg is 
dat in de zorg soms meer tijd besteed wordt aan het registeren van 
handelingen dan aan het helpen van patiënten. 


In dit programma werd ook het maatschappelijk impact van sommige 
beroepen tegen het licht gehouden. Een reclameman of een bankmanager 
kost de samenleving meer dan dat het opbrengt. Daarentegen mensen die in 
zorgende beroepen werken leveren voor de samenleving meer op dan dat ze 
kosten. Dat zou je misschien niet verwachten, maar hier gaat het niet alleen 
om loon en arbeidskosten. Iemand die in een crèche werkt maakt het 
mogelijk dat anderen een beroep kunnen uitoefenen. Een bankdirecteur of 
reclamemanager vliegt de wereld rond, vergadert en vergadert, laat 
rapporten schrijven en strijkt grote winsten en bonussen op, maar niemand 
anders wordt daar blij van. In feite zijn dit soort beroepen een vorm van 
diefstal. Slechts weinigen profiteren hiervan en de maatschappij wordt er niet 
beter van. 


In dit zelfde programma kwamen mensen aan het woord die hun werk bij een 
bedrijf of bij de overheid ervoeren als zinloos en overbodig. Het alternatief 
was stoppen hiermee en iets anders gaan doen. Maar dat is makkelijker 
gezegd dan gedaan. Kiezen voor geen inkomen, het opgeven van financiële 
zekerheid, is een keuze die niet iedereen durft te maken. Maar er zijn 
uitzonderingen. Sommigen in dit programma hadden toch die stap gezet en 
waren iets nieuws begonnen, bijvoorbeeld als kunstenaar. Ze hebben de 
knoop doorgehakt en uiteindelijk gekozen om hun ‘bullshit-baan’ aan de 
wilgen te hangen. 


Inspirerend naar aanleiding van dit programma vond ik vooral de vraag om 
eens bij jezelf en in je eigen leven na te gaan wat er allemaal eigenlijk aan 
overbodigs schuilt, zaken waar je energie in stopt, waar je mee bezig bent en 
die eigenlijk zinloos en nutteloos zijn. Een van de opmerkingen van Roland 
Duong was dat wij als mensen misschien wel bang zijn voor het onbepaalde, 
bang voor de vrijheid die alles open laat maar die ook geen zekerheid biedt. 
We kiezen dan eerder voor nutteloos werk, een baan zonder inhoud, omdat 
we graag zekerheid willen, dan voor de onzekerheid van een leven in vrijheid, 
voor het volgen van je passie, voor dingen doen die je als zinvol en 
waardevol ervaart. 


Je ziet dat ook aan de volle agenda’s, geen dag, geen uur onbenut. Maar 
waarmee, met welke activiteiten en wat leveren ze op? Als ik naar mijn eigen 



leven kijk ontdek ik dat ik uren buiten kan zitten op de bank, kijken, niets 
doen, af en toe een pot met planten verplaatsen en dat is het dan. 
Nadenken, wat mijmeren, genieten. Is dat verspilling? Is dat zinloos? Ik 
ervaar dat niet zo. Ik vind het eerder verspilling van tijd en moeite om in een 
winkel uren door te brengen op zoek naar passende kleding. Maar dat is 
ieders eigen smaak. Ik ga liever uren wandelen. Daarin ervaar ik meer zin. 

Daarom spreekt mij het thema ‘Niets’, ‘Leegte’ zo aan. Op het eerste gezicht 
heb je niet zoveel in handen, maar puntje bij paaltje is dit thema voor mij een 
toegang tot een zinvol en waardevol leven. Giovanni Rizzuto heeft er een 
heel boek aan gewijd en een van zijn gedachten over eindigheid en het niets, 
de relativiteit van ons bestaan, de schoonheid van het onvolmaakte, het 
vergankelijke wil ik hier weergeven. Hij schrijft: 


Een citaat uit Essays in Idleness van Kenkö geeft inzicht in wat we de 
Japanse esthetica van imperfectie en vergankelijkheid kunnen noemen: 

If our life did not fade and vanish [... ], but lingered on forever, how little the 
world would move us. It is the ephemeral nature of things that makes them 
wonderful.


Weemoed over de eindigheid van de dingen maakt dat hun schoonheid 
intenser wordt beleefd. Dit gevoel wordt aangeduid met de esthetische 
categorie Mono no aware. Op het jaarlijkse festival, waar Japanners massaal 
de kortstondige bloei van de sakura of kersenbloesem bewonderen, wordt 
dit collectief beleefd. De term mono no aware is bedacht door de 
literatuurwetenschapper Motoori Norinaga, die beweert dat in Het verhaal 
van Genji (11e eeuw n. Chr. ), de eerste en beroemdste Japanse roman, alles 
zou draaien om deze specifieke beleving van schoonheid. Mono no aware 
betekent verwondering (aware) over de dingen (mono) vanuit een verhoogde 
ontvankelijkheid voor hun vergankelijke schoonheid. Dit is de esthetisering 
van de boeddhistische gedachte dat de werkelijkheid dharmisch en niet-
substantieel van aard is. Er wordt genoten van de kortstondige schoonheid, 
maar altijd met een weemoedige ondertoon. Vergankelijkheid wordt  
zichtbaar in het vluchtige moment, maar ook in de "imperfectie van een 
breekbare materie”. Hier snijden tijd en ruimte elkaar in het hart van de 
werkelijkheid. Deze onvolkomenheid wordt benadrukt in een andere 
esthetische categorie die wabi-sabi, of schoonheid van het onvolmaakte, 
wordt genoemd. Wanneer schoonheid over haar hoogtepunt heen lijkt te zijn, 
verliest ze niet haar glans. Integendeel, zij maakt intenser deel uit van dat 
wat aan verval ten prooi valt. Wabi-sabi drukt  imperfectie uit die tastbaar 
wordt in de onregelmatigheid van materie en vorm: 


In all things, perfect regularity is tasteless. Something left not quite finished 
is very appealing, a gesture towards the future.




Citaat uit: Rizzuto, Giovanni, Denkend aan niets. Naar een filosofie voorbij 
ietsisme en nihilisme, Leusden 2018, (ISVW Uitgevers) p. 175-176


Het programma Tegenlicht maakte duidelijk dat onze hang naar beheersing 
en perfectie niet garandeert dat er dan ook een goed eindresultaat te 
wachten staat. Het is eerder omgekeerd. Hoe meer in de greep van de drang 
om te beheersen, hoe meer zinloosheid er aan de randen ontstaat. 
Overbodige functies, overbodig gedrag, overbodige investeringen. En dat 
alleen maar om nog meer greep op de werkelijkheid te krijgen. Vergelijk de 
investeringen die door grote bedrijven gedaan worden om greep te krijgen 
op hun consumenten, hun koopgedrag, hun opvattingen en voorkeuren. 
Hoeveel mensen werken bij Google, Facebook om deze miljardenindustrie 
draaiende te houden en te laten groeien? Hoeveel soorten namen voor 
managers worden bedacht om dit circus in de lucht te houden? In de politiek 
zie je hetzelfde: politici vinden zichzelf uit als redders voor problemen die er 
niet zijn, of ze creëren problemen om die vervolgens te willen oplossen. 


Daarbij dragen hun partijen namen waarin vrijheid en democratie naar voren 
komen maar waarbij in praktijk nauwelijks sprake is van vrijheid en van 
democratische beslissingsbevoegdheid van de leden. Sommigen creëren 
zelfs een ondergangsstemming, een doemscenario zich baserend om 
obscure ondergangsprofeten om zelf als een Messias tegen het donkere 
achtergrond licht van de Apocalyps te kunnen schitteren. Volslagen 
overbodig. Je zou ook kunnen volstaan om binnen de bestaande 
groeperingen het beste te geven om je ideeën gestalte te geven. De omweg 
via een nieuwe partij is helemaal niet nodig. Dat laat alleen maar zien dat het 
niet om je idealen gaat maar om jou als persoon. Je hebt een voetstuk nodig. 
Ook al zo’n overbodige actie. Je kunt beter acteur worden dan je talenten te 
misbruiken in de politieke arena. 


Zo zijn er op elk terrein in onze samenleving gebieden waar het overbodige 
net als zwerfvuil het levensplezier vergalt. Opruimen alleen helpt niet altijd. 
Het is slimmer aan de bron het overbodige tegen te gaan. Bezint eer ge 
begint. Het is vooral ook een laten, een loslaten, een niet willen beheersen en 
sturen. Dat kun je makkelijk oefenen. Vooral en bovenal in je eigen leven. 
Veel succes, of beter veel ervaringen van ‘niets’. 


John Hacking 

25 maart 2019


*****




Innerlijke woestijn 

To see a World in a Grain of Sand 

And a Heaven in a Wild Flower 

Hold Infinity in the palm of your hand 

And Eternity in an hour.

Willam Blake


“Het is onze nederige overtuiging

dat het goddelijke en het menselijke

elkaar ontmoeten in het kleinste detail

van het naadloze kleed van Gods schepping,

zelfs in het laatste korreltje stof van onze planeet”


Paus Franciscus in Laudato si' (p.11) 


Hoe ervaar je de wereld waarin je leeft? Hoe ervaar je jezelf? Hoe ervaar je 
jouw lichaam dat je als het ware bewoont? Hoe merk je dat er samenhang 
is? Voel je jezelf verbonden, of is er eerder sprake van een gevoel dat je een 
soort van eiland bent in een oceaan van ‘vreemde’ anderen? Religieuze 
bewustwording, religieuze gewaarwording wil eigenlijk zeggen: ontdekken 
dat je niet alleen bent, dat er een samenhang is, dat er een groter geheel is 
waarin je bent opgenomen. Een moment van inzicht dat jouw individualiteit 
ver overstijgt zou in woorden uitgedrukt zo kunnen luiden:


In elke korrel zand

het goddelijke 

In elke straal van licht

het sacrale


Religie en religieuze bewustwording wil eigenlijk zeggen: weten en ervaren 
dat je verbonden bent en dat je door die samenhang en die verbondenheid 
ook het gevoel hebt dat je gedragen wordt door een groter geheel. Een 
geheel van verbanden, een geheel van zinsverbanden, betekenissen die de 
betekenis die jij zelf aan je leven en aan je plek in deze wereld (en kosmos) 
geeft, dragen en funderen, zij vormen als het ware niet alleen het omhulsel 
maar geven ook een route aan, een kaart om je te oriënteren in de wereld. 
Maar de mens is niet alleen een wezen dat betekenis geeft, de mens is ook 
een wezen waarin het lichamelijke, het natuurlijke zich op een heel eigen 
wijze manifesteert. De Encycliek Laudato si’ die deze komende week 
aandacht krijgt in de Rooms Katholieke Kerk zegt: 


“Men vergeet dat “de mens niet alleen

zichzelf makende vrijheid is. De 




mens schept zichzelf niet. Hij is

geest en wil, maar hij is ook natuur.”


Laudato si' (p. 9-10)


Omdat je als mens ook lichamelijk bent en omdat je vanuit en met je lichaam 
de werkelijkheid waarneemt, ervaart en erop reageert, zou je grosso modo 
kunnen zeggen over het uiteindelijke proces: Leven = je lichaam verliezen, 
stukje bij beetje. En het eindresultaat is uiteindelijk de dood. En met de dood 
(die altijd komt) komt ook de vraag naar de zin van dit leven: is het en was 
het de moeite waard? Was het de moeite waard om geleefd te worden, heeft 
het vanuit mijn perspectief als mens wat opgeleverd voor mij en mijn relaties, 
voor mijn bewustzijn en mijn welbevinden, voor mijn zingeving en mijn 
betekenisvolheid, voor mijn bijdrage aan de wereld en aan de medemens? 
Zie hier, het relationele is er volop in aanwezig. Als de vraag alleen zou 
luiden: heeft het mij wat opgeleverd, dan zit je op een eiland, dan ben je een 
heel erg narcistische persoonlijkheid, en in feite een heel tragisch figuur. 
Want alles wat je dan niet gekregen hebt (van buiten jezelf) ervaar je dan als 
tekort, of als een verlies. Dan ben je in je manipulaties niet geslaagd om 
voortdurend in het middelpunt te staan van de aandacht en de 
belangstelling. Dan ben je slechts een zwakke magneet geweest en geen 
sterke, dan heb je weinig mensen aan je gebonden en is je gevoel van 
geslaagd zijn misschien veel minder als je je waardering hiervan af laat 
hangen. Anderen mensen zijn dan geen subjecten, geen mensen waar je een 
gelijkwaardige relatie mee aangaat maar slechtws gebruiksvoorwerp. Dan 
voel je jezelf thuis in een wereld van objectivering, in een wereld waar 
paradigma’s gelden die de wereld (en medemens) tot object maken:


manipulatie

eendimensionaliteit

vijandigheid t.a.v. vriendschap, liefde, begrip

Het grote adagium luidt dan: TEGEN i.p.v. SAMEN


Laudatio si' gaat uitgebreid in op het technocratisch paradigma dat vaak als 
zaligmakend in onze wereld wordt gepresenteerd. (Vgl. Laudato si’ p. 67). Je 
zou het een nieuwe vorm van religie en van verbondenheid kunnen noemen, 
een nieuwe vorm van religie die de hemel op aarde belooft aan de 
volgelingen en de toegewijden aan dit paradigma. Maar weinigen zijn 
uitverkoren, weinigen zijn echt toegelaten. Het wordt nooit een wereld waarin 
gestreefd wordt naar welvaart en welzijn voor allen, ook voor de ‘minsten der 
minsten’, de mensen in de marge, de ‘have-nots’ en daar zijn er nogal wat 
van op deze wereld. RIJK zijn en RIJK worden gaat vaak ten koste van veel 
anderen die dan in ARMOEDE blijven hangen omdat ze geen kansen krijgen, 
omdat ze worden uitgebuit, omdat ze ‘kind van de rekening’ worden in een 



wereld waarin hebzucht, afgunst en zelfzucht de boventoon voeren. Laudato 
Si zegt in dit licht, verwijzend naar het boek van de Uittocht, Exodus: 

De vrijheid van de markt is een afgod, een gouden kalf (vgl. Laudaot si’ p. 
68). 


Als mensen geen vaste baan hebben, moeten zien rond te komen wat de 
dag hen brengt, als ze afhankelijk zijn van de goodwill van anderen, baantjes 
voor een dag, dan kunnen zij nooit landen in zichzelf want zij voeren 
voortdurend een strijd om het bestaan. Alle ‘loonslaven’ die in India 4 uur van 
te voren te horen kregen dat ze niet meer konden werken omdat er dan een 
totale ‘lock down’ zou plaatsvinden door het corona-virus, stonden opeens 
op straat, zonder loon, zonder perspectief, zonder zekerheid. Miljoenen 
probeerden naar huis te gaan, de plek waar ze vandaan kwamen, totale 
chaos op de straten. Zij zijn het gezicht van de miljoenen en miljoenen 
mensen die niet echt meetellen in onze maatschappij omdat ze geen vast 
werk, geen vast inkomen en geen zekerheid hebben. Want arbeid = ook een 
zinvolle plaats in de samenleving innemen, er toe doen, meetellen, waardevol 
zijn, voor anderen maar vooral ook voor jezelf. Je gevoel van eigenwaarde, je 
bent betekenisvol. 


In onze samenleving zijn niet politici gevraagd die onder het mom de stem 
van het volk te vertegenwoordigen, anderen die in hun ogen afwijken van 
hun ideaal, aan de schandpaal nagelen als bedreiging voor het volk en met 
name voor de welvaart van dat volk, zoals “America first”, “Holland first” 
(Baudet, Wilders), “Farmers first” (Farmers Defence force), “White people 
first” (Breivik, Alternative für Deutschland, Front National, Forum voor 
Democratie, etc. etc.).


Heiligen zijn gevraagd - een “School of Saints” die niet corrupt, maar 
dienstbaar, deemoedig het goede voorbeeld gevend, voorgangers in 
goedheid en bescheidenheid. Zij zijn nodig om de  “spiraal van vernietiging, 
van zelfvernietiging” te doorbreken. Want de politici die zo hard roepen dat 
het volk gehoord moet worden en dat zij luisteren naar het volk, zij begrijpen 
en verstaan het volk en hun angsten, hun verlangens en hun behoeftes, 
roepen ook meteen om een sterke man (zelden of nooit een vrouw), die de 
kastanjes uit het vuur zal halen. En elk middel is daartoe geschikt als het 
doel maar wordt bereikt. Leugen en bedrog, uitgestreken smoelwerken, 
stroopsmeerderij, glasharde ontkenningen, onderschrijven van idealen en 
waarden die in een rechtsstaat gelden voor het publiek, terwijl het handelen 
tegenover gesteld is, het hoort er allemaal bij als de man maar met zijn partij 
aan de macht kan komen. En als het zover is, dan is het bijltjesdag. Dat 
hebben we al vaak gezien in de recente geschiedenis: het begint met het 
verbranden van boeken en het eindigt bij het verbranden van mensen. De hel 
op aarde is dan een feit. 




Laudato si’ spreekt over woestijnen: woestijnen in de samenleving en 
innerlijke woestijnen. Mensen die de weg kwijt zijn en hun heil zoeken in 
goederen, in consumptie, in genieten en het bevredigen van hun verlangens. 
Maar deze zijn nooit genoeg bevredigd. Ze vragen steeds om meer: 

“Daar de markt ertoe neigt een dwangmatig consumptie-mechanisme te 
veroorzaken om zijn producten af te zetten, worden mensen uiteindelijk 
meegezogen in een wervelwind van aankopen en overbodige uitgaven.” En 
ook: “Obsessief consumeren is een subjectieve weerspiegeling van een 
technisch-economisch paradigma. Er gebeurt wat Romano Guardini al 
signaleerde: de mens “accepteert de gewone objecten en gebruikelijke 
vormen van leven, zoals zij worden opgelegd door rationele plannen en 
massaproducten en hij doet dit in het algemeen met de indruk 

dat dit alles redelijk en juist is.” Guardini, Das Ende der Neuzeit p. 66-67 in 
Laudato si’ (p. 117)


“Dit paradigma doet allen geloven dat zij vrij zijn, zolang zij een vermeende 
consumptievrijheid hebben, terwijl in werkelijkheid een minderheid, die de 
economische en financiële macht heeft, de vrijheid bezit.”  Laudato si' (p. 
117)


Uiterlijke en innerlijke woestijnen hangen samen. Zoals een mens onderdeel 
is van een wereld waarin hij bestaat, leeft en zichzelf en zijn relaties vorm 
geeft, zo is een mens ook onderdeel en gevangen in de woestijnen die de 
samenleving hem aanbiedt, oplegt, door de lokroep van de consumptie. Zij 
groeien en groeien en Laudato si' legt de vinger op de wonde als zij zegt: 

“Als “de uiterlijke woestijnen zich in de wereld vermenigvuldigen, omdat de 
innerlijke woestijnen zo uitgestrekt zijn geworden” vormt de ecologische 
crisis een oproep tot een diepgaande innerlijke bekering.” Laudato si' (p. 
124)


Maar er is hoop: 

De plantjes tussen de tegels

wat een optimisme.


Ondanks dat: 


De innerlijke woestijnen: 

de onvrede met zichzelf,

de onvrede met de situatie.

De innerlijke woestijn

rukt op.


Heiligen zijn gevraagd, geen schoothondjes, geen ja-knikkers, geen mee-
lopers, geen zakkenvullers, geen willoze slaven, geen opportunisten, geen 



machtswellustigen, geen gelukszoekers in de politiek die alleen maar voor 
eigen gewin bezig zijn, geen racisten en intolerante types die anderen weg 
zetten om zelf beter te lijken, geen bange muizen die tegen anderen 
opkijken, geen hypocriete profeten, geen doemdenkers, etc. etc. 

Heiligen, zonder stralenkrans. Die dient nergens toe. Heilig wil zeggen: apart 
gezet, apart omdat het bijzonder, kostbaar, waardevol is. Onze leefwereld is 
waardevol, kostbaar. Onze aarde is waardevol, te kostbaar om haar te laten 
leegroven door niets ontziende kapitalisten. Onze medemens is waardevol, 
ongeacht ras, afkomst, kleur, religie, seksuele  voorkeur etc. We hebben voor 
veel dingen zelf de sleutel in handen. Het komt aan op onze keuzes. Of we 
de innerlijke woestijnen laten doorwoekeren of dat we op weg gaan om deze 
achter ons te laten. Een goede reis. 


John Hacking

13 mei 2020 


Meer info over Laudato si': www.laudatoweek.org


******


2022 Duurzaam (leren) leven  

„Der Mensch ist kein selbstgenügsames autonomes Wesen, sondern muss 
von Anbeginn an als „in-Beziehung-stehend“ beziehungsweise als „von 
Beziehungen abhängig” gedacht werden. Während die Verletzlichkeit auf 
mehr oder weniger schmerzhafte Phänomene verweist wie Müdigkeit, 
Schmerz, Krankheit oder Tod, offenbart die Philosophie des „leben van” die 
Transitivität des Lebens, das heißt  dessen Bedingtheit beziehungsweise 
Gerichtetheit. Zugleich unterstreicht die Philosophie des „leben von” die 
Bedeutung des Vergnügens und des Genusses: Unser Eintauchen in den 
Bereich des Empfindsamen zeugt von einem Wohlgefallen an den Dingen, 
von einer ursprünglichen Lebensfreude, die gleichbedeutend ist mit der 
Liebe zum Leben selbst. Im Mittelpunkt steht neben dem Genuss auch die 
Überwindung der Dualismen Natur/Kultur, biologisch/sozial, Körper/Geist 
und Selbst/Welt.“


Corine Pelluchon

der blaue reiter 48 (2021), p. 26


Leven van de wereld 

De mens leeft niet alleen in deze wereld, hij leeft ook van de wereld. Corine 
Pelluchon stelt in navolging van Emanuel Levinas dat de mens een wezen is 
dat de wereld beschouwt als voedsel. De lichamelijkheid van de mens 
constitueert een oorspronkelijk relatie met de wereld: de wereld verschaft 



o.a. voedsel, de mens geniet daarvan. De wereld is object van handelen en 
in de arbeid wordt die wereld gevormd en aangepast. De mens ontleent daar 
zin aan. De mens als een gevoelig wezen, kan genieten van zijn werk, 
genieten van zijn eten, genieten van zijn lichamelijkheid. Dat geeft ook zin 
aan het leven. Pelluchon schrijft: 

“Von Nahrung statt einfach nur von Ressourcen zu sprechen, verlagert den 
Akzent auf das großzügige Wesen einer sensiblen Welt, auf ihren 
Überschuss. Die Dinge, von denen wir leben, sind nicht auf ihre 
Funktionalität reduzierte Werkzeuge oder Utensilien, sondern sie bieten sich 
unseren Sinnen dar und treten uns stets als Gestalten in ästhetischer Form 
entgegen. Ebenso erfüllen die Lebensmittel, die wir uns einverleiben, nicht 
allein unsere Bedürfnisse als waren sie rein mechanisch dazu geeignet, eine 
Leere zu füllen, als wäre Nahrung bloßer Treibstoff. In dem Moment, in dem 
wir essen, verwandelt sich das Bedürfnis in Genuss, sofern wir nicht vorher 
extremen Entbehrungen ausgesetzt waren. Leben heißt „leben von” und 
„leben von” heißt genießen.“


Genieten is een wezenlijke dimensie van ons bestaan. Ons leven reduceren 
tot een “in-de-wereld- zijn” zoals Martin Heidegger stelt, we zijn er als het 
ware ‘in geworpen’, doet geen recht aan de mens: er is eerder sprake van 
een “met-de-wereld-zijn”. In het genieten van de wereld, de dingen die de 
wereld biedt, zijn we meer in harmonie met de wereld. Ons bestaan is geen 
project, geen opgave, geen ‘zorg om het Zijn’, maar een vorm van leven, een 
bestaanswijze als mens die lichamelijk is. Leven wil zeggen, hechten aan het 
leven, genieten van ontmoetingen, van samen dingen doen, genieten van 
een landschap, van kunst en cultuur. Genieten van het werk van onze 
handen en hoofden. Genieten van niets doen, vakantie, stilte. In het samen 
eten komt expliciet naar voren hoe wij ons leven kunnen opvatten als een 
kwalitatief gebeuren, dat onze grenzen overstijgt en onze beperkingen als 
individu ruimschoots compenseert. Pelluchon spreekt in die zin over een 
‘cogito gourmand’: 


„Bevor wir ein cogito, das heißt ein „denkendes Ich” sind, sind wir ein 
schlemmendes, ein genussfähiges und denkendes Ich (cogito gourmand) 
und unser „Sein-mit-der-Welt” ist immer auch ein „Sein-mit den- Anderen”. 
Sobald wir essen oder irgendwo wohnen, sind wir immer in Kontakt mit 
anderen, menschlichen und nicht-menschlichen Lebewesen. Da unsere Art 
zu essen oder das Land zu nutzen immer Auswirkungen auf die anderen und 
das andere hat, offenbart sich die ethische Dimension unserer Existenz. Ethik 
beginnt nicht, wie Levinas schreibt, mit der Begegnung mit einem anderen 
Menschen, mit dessen Gesicht. Ethik beginnt, sobald man isst und irgendwo 
lebt. Dass die menschliche Existenz nicht nur als Selbstentäußerung, als 
„Ek-stase” zu denken ist, wie von Heidegger, sondern auch als 
Empfänglichkeit, wird besonders deutlich, wenn wir über Menschen 
nachdenken, die ein kompliziertes Verhältnis zur Nahrung haben.“




Onze lichamelijkheid is constitutief voor onze relatie met alle anderen, ook de 
niet-menselijke wezens, de dieren en de planten. De vermoeienissen van het 
lichaam, de wandelaar die vermoeid raakt, de sporter die op de grenzen van 
zijn kunnen presteert, dat alles wijst ons erop dat wij in de wereld op een 
bijzondere wijze existeren en dat het leven ook moeizaam kan zijn omdat het 
ons terugwerpt op onze lichamelijke grenzen. Wij zijn niet de kroon op de 
‘schepping’. Waarom zouden wij onszelf beschouwen als meerderwaardig 
boven dieren en planten als wij af en toe balanceren op de afgrond, als we 
‘spelen met kernwapens’, met dodelijke virussen, met chemische wapens en 
ander oorlogstuig. Eerder het tegendeel. Elke oorlog laat dat zien. 
Hiërarchisch denken vanuit een evolutionair schema, of een religieuze 
vooringenomenheid, draait de mens alleen maar een rad voor ogen. 
Hoogmoed komt voor de val. Hybris leidt niet tot een betere wereld waar elk 
wezen een plaats kan vinden. Onze subjectiviteit is niet beperkt tot ons 
individueel bestaan. Als we zo denken hebben we het niet begrepen. 
Pelluchon stelt met een verwijzing naar Hannah Arendt: 


„Die Tatsache, dass wir geboren werden, bezeugt nicht nur unsere 
Abhängigkeit von anderen und stellt derart die Intersubjektivität in den 
Mittelpunkt der Konstitution des Subjekts, sondern sie betont auch unsere 
Unbestimmtheit und Einzigartigkeit. Aus diesem Grund schreibt Hannah 
Arendt, dass „die Geburt das Schema des politischen Pluralismus darstellt.” 
Darüber hinaus und vor allem bedeutet geboren zu werden nicht nur einfach 
plötzlich da zu sein, sondern in eine Welt zu kommen, von einer Welt 
aufgenommen zu werden, die von vielen Generationen gestaltet wurde, das 
heißt aus dem natürlichen und kulturellen Erbe besteht. Jedes Neugeborene 
ist ein Versprechen für die Erneuerung der Welt. Die gemeinsame Welt, zu 
der man gehört und die man durch seinen Körper erlebt, indem man geboren 
wird und indem man handelt, gibt dem Leben Fülle, macht es reich. Wenn 
man sich als fleischliches, verletzliches und gezeugtes Wesen erfährt, 
akzeptiert und festigt, wird das Bewusstsein der Zugehörigkeit zu dieser 
Welt, die größer und älter ist als man selbst, zu einem gelebten Wissen, das 
die Beziehung zu einem selbst und damit die Beziehung zu den anderen 
verändert. Weil es einem einsichtig wird, was einen mit anderen Lebewesen 
verbindet, will man sie nicht mehr beherrschen. Auf einmal  gelingt es einem, 
den anderen einen Platz in seinem Leben einzuräumen, und deren Erfüllung, 
deren Glück als Bestandteil seiner eigenen Erfüllung, seines eigenen Glücks 
zu erachten.“


Er zal echter nog veel water naar zee stromen voordat het besef is 
doorgedrongen dat wij niet op een eiland leven, (of in een onafhankelijk land, 
zoals populisten stellen), maar dat alles met allen, en allen met alles is 
verbonden. Wij zijn globaal, we leven niet alleen globaal, wij maken deel uit 
van een globale wereld want zij is de kern van ons bestaan, en dat bestaan 
noemen we ‘leven’. Ons ingrijpen in de processen van deze wereld heeft 



gevolgen. Hoe hard de ontkenners van klimaatverandering ook roepen, hoe 
minder ze met de gevolgen van ons handelen rekening willen houden, de 
rekening zal worden gepresenteerd als de zeespiegel stijgt, de 
permafrostgebieden opwarmen en de oerwouden verdwijnen. Bomen 
vormen onder andere de garantie voor ons bestaan. Uit winstbejag staan we 
toe dat grote delen van de bossen worden vernietigd (en alles wat daarvan 
afhankelijk is) en zo ondergraven we onze eigen toekomst.


Afval als centraal thema voor de toekomst 

Inmiddels is onze wereld al lang niet meer ongerept. We produceren niet 
alleen bergen afval, we stellen alles in werking om grondstoffen te delven, 
ongeacht de maatschappelijke en politieke kosten. Landen waarin corruptie 
heerst, waar alleenheersers de dienst uitmaken en waar het leger de 
dagelijkse gang van zaken bepaalt, als ze maar leveren wat we nodig 
hebben. Legers van ‘vrijwilligers’ (huursoldaten) worden ingevlogen om deze 
grondstoffendelving te bewaken, om oppositie onder de duim te houden, om 
iedereen die tegen deze uitbuiting van de aarde is inclusief milieuschade de 
mond te snoeren en in het uiterste geval te doden. Dit werpt niet alleen een 
smet op onze toekomst. Geopolitiek die het politieke handelen bepaalt, laat 
zich in feite niks gelegen liggen aan een menselijke toekomst waarin alle 
deelnemers van belang zijn. De oorlog in Oekraïne is daar een levend 
voorbeeld van. 


De onverschilligheid waarmee wij vaak optreden ten aanzien van wat we 
achterlaten is ten hemel schreiend. Rijke landen exporteren hun afval naar 
arme landen. Probleem opgelost. Maar schijn bedriegt. Justin McGuirk stelt 
in een artikel “The waste Age”: “Recognising that waste is central, not 
peripheral, to everything we design, make and do is key to transforming the 
future.” Hij noemt de tegenstelling tussen natuur en cultuur problematisch. In 
feite is deze kunstmatig. Maar het allerergste is dat in deze hele discussie het 
thema van het afval volledig ontbreekt. McGuirk stelt: 

“Waste is precisely what dissolves the distinction between nature and 
culture. Today, when the very weather is warped by the climate crisis, and 
plankton thousands of metres deep have intestinal tracts full of 
microplastics, the idea of a nature that is pristine or untouched is delusional. 
Nature and waste have fused at both planetary and microbiological scales. 
Similarly, waste is not merely a byproduct of culture: it is culture. We have 
produced a culture of waste. To focus our gaze on waste is not an act of 
morbid negativity; it is an act of cultural realism. If waste is the mesh that 
entangles nature and culture, it’s necessarily the defining material of our 
time. We live in the Waste Age.”


Onze wereld is op weg om bijna verzadigd te worden met ons afval. Op de 
hoogste bergtoppen is plastic aangetroffen, in de diepste spelonken in de 



oceanen is plastic te vinden. In onze bloedvaten zwemmen microscopisch 
kleine plasticdeeltjes, aluminium(zout) dat niet afbreekbaar is, krijgen we via 
deodorant in onze poriën binnen en zwerven in ons lichaam rond. Inmiddels 
is het onvoorstelbaar geworden hoeveel afval we werkelijk produceren en 
hoe we dat ooit kunnen opruimen. McGuirk wijst hierop als hij stelt: 

“If we look at the material ages of human history, from the Stone Age and the 
Bronze Age through to the Steam Age and the Information Age, we get the 
illusory sense that hard things are dematerialising. In fact, the opposite is 
true. The Steam Age launched a great explosion of material goods that has 
mushroomed exponentially ever since, while statistics about our current 
rates of waste numb the mind. What does it mean to say that, by 2050, as 
much as 12 billion tonnes of plastic will have accumulated in landfills or the 
natural environment? What does it mean to observe that more than a million 
plastic bags are consumed every minute globally, and that this amounts to 
between 500 billion and 5 trillion a year? Such numbers present a seemingly 
precise quantification yet one that’s utterly ungraspable. The average person 
just translates them into ‘a shitload’.”


Op veel vuilnisbelten proberen de allerarmsten nog wat geld te verdienen 
door het verzamelen van recyclebare onderdelen. We kunnen hen beklagen 
omdat ze in een voortdurende situatie van armoede, stank, ziekte en 
vervuiling opgroeien. Maar in feite is onze hele wereld hard op weg om een 
grote vuilnisbelt te worden, als we niet fundamenteel gaan nadenken en 
handelen over hoe met ons afval om te gaan. Recyclen is slechts een klein 
onderdeel van de oplossing want dat geeft velen ook weer een excuus om 
toch afval te blijven produceren. Het aardse ‘paradijs’ is voorgoed verloren, 
de tuin van Eden is voorgoed onbereikbaar geworden, om in bijbelse termen 
te spreken.


Ontgoocheling 

Veel religies, veel ideologieën ontlenen hun bestaansrecht aan een verlangen 
naar een heilvolle samenleving waarin voor velen een plaats is om een goed 
leven te leiden. Sommige ideologieën maken daarbij keuzes tussen hen die 
erbij horen en hen die niet welkom zijn. Dat zien we ook terug in ons 
vluchtelingenbeleid. Economische vluchtelingen die hun land ontvluchten 
omdat er door de armoede geen bestaan kan worden opgebouwd, worden 
terug in zee geduwd. Zij worden aan alle grenzen geweerd omdat ze 
ongewenst zijn, ongeacht het feit dat landen zitten te springen om 
arbeidskrachten. 


De moderne mens zou je een ontgoocheld mens kunnen noemen. Hij heeft 
zijn religieuze idealen ingeruild, zijn geloof in God, en in een almachtig 
sacraal systeem, voor een nieuwe variant: het geloof in de rede, de ratio. De 
plaats van God wordt nu ingenomen door de wetenschap en de 



heilsbeloften die deze wetenschap doet. Ed Simon verwijst in een artikel met 
de titel How to pray to a dead God naar de proclamatie van die dood door 
de filosoof Nietzsche. Deze begreep volgens Simon heel goed wat de 
gevolgen hiervan waren en hoe ontgoocheld de mensen hierdoor werden. Ik 
vermoed zelf dat stromingen als het fascisme en het communisme pogingen 
zijn om op deze ontgoocheling een antwoord te vinden, waarbij het 
zwaartepunt niet meer op de individuele mens ligt (het subject), maar op de 
groep, de massa, de gemeenschap, het land, het volk, de natie, met alle 
nefaste gevolgen van dien: een mensenleven wordt ondergeschikt gemaakt 
aan een hoger doel. In feite het begin van grote moordpartijen. 


In mijn essay “God in de leegte” onderzoek ik hoe we nog over God kunnen 
spreken na deze proclamatie van Nietzsche. Filosofen en theologen komen 
aan het woord. En ook stemmen uit het Zenboeddhisme waarvoor het begrip 
leegte vanzelfsprekend is en als concrete realiteit wordt opgevat. Leegte is 
vaak een probleem, leegte kunnen verdragen valt niet mee. Ook stilte, geen 
prikkels, geen afleiding, verkeren in een vorm van ‘niets’, het is bijna 
onmogelijk in onze samenleving geworden. Nu hebben religieuze motieven 
meestal geen overwicht meer. Het blad is omgeslagen ten voordele van hen 
die wijzen op de gevaren van de klimaatverandering, de toegenomen 
vervuiling van de aarde, de uitputting van grondstoffen etc. Dezelfde ijver 
waarmee eerder gelovigen de wereld introkken om hun missionaire opdracht 
te vervullen ziet Norbert Bolz nu terug bij de klimaatactivisten. Hij stelt zelfs 
dat het ecologische probleembewustzijn omgeslagen is in een collectieve 
angstreligie (met Duitsland als voorbeeld). De vrees voor God is ingeruild 
voor de vrees voor de mens en zijn handelen. In een door de wetenschappen 
onttoverde wereld heeft de politiek volgens hem haar rationele basis verlaten 
en kijkt ze alleen nog maar naar situaties die de emoties kunnen doen 
opvlammen. Alles om de kijker, de stemmer te behagen en om op social 
media applaus te krijgen. Nadenken over de lange termijn, nadenken over 
fundamentele veranderingen is er meestal niet (meer) bij. Bolz stelt dat in 
onze samenleving een soort burgeroorlog aan de gang is: 


„Unsere Gesellschaft ist deshalb durch einen latenten Bürgerkrieg zwischen 
Machern und Mahnern gekennzeichnet. Die Identität von Risiko und Chance 
wird nämlich vor allem an der Technik deutlich. Die Macher können darauf 
verweisen, dass man die Risiken moderner Technologien nur abschätzen 
kann, wenn man sich auf sie einlasst. Die Mahner dagegen proklamieren das 
Precautionary Principle (Vorsorgeprinzip), das die Installation technischer 
Innovationen davon abhängig machen mochte, dass deren Beherrschbarkeit 
im Vorhinein nachgewiesen werden kann. Nun ist aber die Rationalität der 
modernen Gesellschaft ans Risiko geknüpft. Deshalb erregt sie ein 
permanentes Unbehagen. Denn das Kalkül mit dem Risiko ist komplex, die 
Angst vor der Gefahr und die entsprechende Forderung nach Sicherheit 
dagegen sind einfach. Es kann deshalb nicht überraschen, dass die 



ökologischen Folgen der Technik im öffentlichen Diskurs ihre 
zweckrationalen Perspektivenverdunkeln.“


Politici spelen daarop in, de crisis rond covid-19 is een goed voorbeeld. De 
roep om zekerheid, veiligheid, gekoppeld aan een inkomen, aan 
bestaanszekerheid, de onwil om bestaande situaties te veranderen ook al 
zijn die ongewenst, (boerenbedrijven die teveel stikstof uitstoten naast 
natuurgebieden), gretig wordt dit door sommige politici opgepakt om het 
‘volk’ te paaien met meestal ‘vage en onrealistische’ beloften. Sommigen 
presenteren zich als een soort Messias, anderen zelfs als ‘vadertje’ staat die 
de vermeende slachtoffers recht zal doen wedervaren (Rusland). 
Ondertussen worden de eigen zakken gespekt, de staatskas geplunderd en 
de winsten van grote bedrijven (grondstoffen, gas, olie) afgeroomd. En het 
‘volk’ blijft geloven in deze sprookjes en verzamelingen leugens, want 
opgeven hiervan laat hen achter met lege handen. Intussen dreigen er 
grotere gevaren, maar de wijze waarop wij daarmee omgaan verschilt tussen 
de mensen die geloven in technische oplossingen en hen die waarschuwen 
voor de negatieve gevolgen van menselijk ingrijpen. Bolz stelt dat de angst 
voor toekomstige rampen echter onze kritische geest belemmert om de 
zaken goed te onderscheiden en te beoordelen: 


„Die Faszination durch die möglichen Katastrophen verstellt den Blick auf die 
Technikabhängigkeit der Gesellschaft. Wer Angst hat, kennt kein akzeptables 
Risiko. „Katastrophe” heißt nämlich: Ich will nicht rechnen. Deshalb haben 
die Propagandisten des Vorsorgeprinzips leichtes Spiel. Dieses 
Vorsichtsprinzip lauft auf die Vermeidung von Risiken hinaus – und damit auf 
eine Verdrängung der modernen, auf Statistik und 
Wahrscheinlichkeitsrechnung basierten Rationalität durch Angst. Man muss 
nur ein dramatisches Bild des möglichen Schadens zeichnen, um jedes 
Risiko-Kalkül zu blockieren. Die Angst vor der Katastrophe lässt sich nicht 
vorrechnen. Das Precautionary Principle institutionalisiert die Ängstlichkeit. 
Dieses Vorsorgeprinzip ist das Gegenteil des neuzeitlichen Risikoprinzips: 
Der Mangel an wissenschaftlicher Gewissheit darf angesichts der Gefahr 
irreversibler Umweltschaden kein Argument mehr sein. Daraus folgt, dass 
schlechte Prognosen für die Menschheit besser sind als gute. Man soll 
handeln, auch wenn die Ursache-Wirkungs-Zusammenhänge noch  unklar 
sind. Wenn etwas möglicherweise gefährlich ist, ist das schon ein Grund zur 
Sorge – und Vorsorge. So muss für technologische Innovationen jetzt 
nachgewiesen werden, dass sie garantiert unschädlich sind. Das schließt 
natürlich jedes riskante Verhalten aus. Auch die Abwägung von Risiken 
gegeneinander. So entsteht eine risikoaverse Gesellschaft, die nicht mehr in 
der Lage ist, auf reale Katastrophen sinnvoll zu reagieren.“


Inconsistentie in een complexe wereld 



Onze wereld is complex en divers. Handelingsmodellen om de werkelijkheid 
te sturen, om ongewenste ontwikkelingen te voorkomen, bij te sturen, of af 
te wenden blijken meestal in de praktijk niet te werken zoals men verwacht. 
Het idee dat de samenleving gestuurd en bestuurd kan worden vanuit een 
theoretisch kader is een illusie. Teveel spelers zijn betrokken, teveel 
omstandigheden wisselen voortdurend van vorm en inhoud. De context is 
telkens weer anders en ook de mens zelf is een wezen dat voortdurend 
transformeert. Misschien niet zozeer in zijn denken (als deze vast wil houden 
aan zijn preoccupaties), maar eerder en vooral ook in zijn lichamelijkheid. We 
worden ouder, we gaan dood, we laten niks achter. Behalve het effect van 
onze handelingen. De wereld en het menselijk handelen willen beheersen is 
een opdracht die onze potentie ver overstijgt. Toch worden er meer en meer 
pogingen ondernomen door de inzet van artificiële intelligentie, 
gezichtsherkenning, het verzamelen van zoveel mogelijk data om het gedrag 
van de mens te voorspellen en te sturen. Oeigoeren worden in China 
massaal opgesloten en gehersenspoeld om gehoorzame burgers te worden. 
Verhalen van mensen die uiteindelijk vrij zijn gekomen, na jaren van 
opsluiting, spreken boekdelen over hoever een staat kan gaan om mensen 
en hun identiteit te vernietigen. En dat alles onder de zegen van een 
overheersende en allesbepalende politieke partij met een absoluut heerser 
aan de macht. Het volk kijkt toe en zwijgt (grotendeels) want het heeft er 
geen belang bij om in opstand te komen. 


Zach Weber, onderzoekt in het artikel This paradoxical life, of het ook 
mogelijk is om binnen de kaders van de logica tot een coherente theorie te 
komen die ook rekening houdt met het onvoorstelbare, het niet voorspelbare 
en het inconsistente van de realiteit. Hij verwijst naar de natuurkunde 
Schrödinger die stelt:  ‘The task is not so much to see what no one has yet 
seen, but to think what no one has yet thought, about that which everybody 
sees.’ Hoe komen we zover om dat wat voor allen zichtbaar is opnieuw te 
bekijken, opdat nieuwe mogelijkheden voor een betere toekomst zichtbaar 
worden? Of met andere woorden, hoe houden we hoop? 


Hoe houden we de hoop levend? 

De moed erin houden, de hoop levend houden, dat is wat jong en oud nodig 
hebben in het aangezicht van de wereld die niet volmaakt is. De wereld is 
natuurlijk wat ze is: de mens kleurt het beeld, maakt er iets moois van of laat 
dat na. In het missionstatement van de Radboud Universiteit te Nijmegen 
staat dat de universiteit ook op het gebied van duurzaamheid van betekenis 
wil zijn. De Radboud Universiteit draagt bij aan een gezonde, vrije wereld 
met gelijke kansen voor iedereen. De werkelijkheid is echter deze: de wereld 
is niet gezond, niet vrij en er zijn geen gelijke kansen voor iedereen. Dat is de 
feitelijkheid. Hoe ga je om met deze constatering en wat betekent dit (ook 
politiek gezien) voor je handelen, je plannen, je ingrijpen als dingen fout zijn? 



De complexiteit van de wereld, waarin alles met alles samenhangt, is een 
gegeven dat niet veronachtzaamd kan worden. Doe je dat wel, dan hebben 
je acties weinig zin, want de oplossing van het ene is de veroorzaking van 
een probleem bij het andere. Maar desondanks dat is er hoop nodig. Maar 
wat is hoop?  David B. Feldman, stelt in Hope is not optimism, maar wel: 

“Hope, at its heart, is a perception. Unlike most perceptions, however, this 
one has the possibility of creating reality. Most of the time, we think of reality 
as creating our perceptions. Look around you right now and notice the 
objects in your environment. They all exist in reality before you perceive 
them. But hope is a special kind of perception: it’s a perception of something 
that doesn’t yet exist. It’s a perception of what is possible.”


Als hoop iets is dat mogelijk is, als je er aan gaat werken, kan hoop een vorm 
van brandstof zijn die mensen motiveert en in gang zet. Alfred North 
Whitehead heeft een filosofie ontwikkeld die de werkelijkheid als een proces 
beschrijft. In dit denken liggen mogelijkheden om anders naar onze 
werkelijkheid te kijken en optimistisch te blijven over onze inzet en onze 
acties. 


Realiteit als proces 

De realiteit is een proces, ze is een organisme en ze is vergankelijk. Rebecca 
Wolfs beschrijft de mogelijkheden van de mens aan de hand van deze drie 
stappen in het denken van Whitehead. Als de werkelijkheid een proces is, wil 
dat zeggen dat alles voortdurend in beweging is. Denk aan een rivier die 
bestaat uit talloze waterdruppels. Samen vormen ze de rivier, maar nooit 
staat ze stil. De werkelijkheid is ook een organisme omdat alle 
gebeurtenissen met elkaar samenhangen en elkaar beïnvloeden. Elke actie 
van de mens heeft consequenties op dat wat erna komt. Als ik afval dump, 
ben ik het kwijt maar zadel anderen ermee op. Als wij onze aarde veranderen 
in een vuilnisbelt zadelen we ons nageslacht op met de gevolgen. Rebecca 
Wolfs schrijft met betrekking tot de vergankelijkheid van de realiteit: 

„Jedes einzelne Ereignis des Weltprozesses ist einmalig unvergänglich. 
Sobald sich etwas ereignet, vergeht es schon wieder. Durch sein Vergehen 
bildet ein Ereignis den Ausgangspunkt für neue Ereignisse, die an das 
vergangene Ereignis anschließen und auf es aufbauen können. Kein Ereignis 
ist unendlich, aber jedes Ereignis stößt eine unendliche Folge weiterer 
Ereignisse an. Damit ist die Welt als ein stetiger Prozess des Werdens und 
Vergehens zu verstehen, was sich auch im Bild eines Flusses 
veranschaulichen lässt: Tag für Tag sieht man denselben Fluss. Dennoch 
befindet sich dieser Fluss niemals im Stillstand, er wird gleichsam in jedem 
Augenblick von neuen Wassertropfen durchflossen. Man blickt an jedem Tag 
auf den selben Fluss und zugleich immer wieder auf einen völlig anderen. 
Das heißt, mit den Worten Heraklits gesprochen: Man kann nicht zweimal in 
denselben Fluss steigen.“




Dat betekent tenslotte dat onze daden van belang zijn, dat de keuzes die wij 
maken gevolgen hebben voor wat erna komt. Laten we na te handelen met 
betrekking tot vervuiling, de afbraak van de Amazonas, de uitstoot van 
schadelijke gassen voor het milieu, dan geven wij dat onze kinderen cadeau 
als een giftig en wrang geschenk. 


Anders naar de werkelijkheid leren kijken, met andere ogen, met andere 
opvattingen, zodat wij ook mogelijkheden zien tot verandering, kan via de bril 
van de schoonheid. Fred Luks wijst hierop als hij een pleidooi houdt voor een 
andere kijk op de noodzaak van verandering: ook het genieten, het niet 
calculeerbare, het feestelijke, de verspilling, de overdaad, de verzadiging, het 
carnavaleske, moet worden meegenomen in het denken over duurzaamheid. 
Niet alleen het opgeheven vingertje, dat zegt dat niks meer mag en dat 
iedereen moet matigen. Populisten eigenen zich de ‘gehaktbal’ toe als 
verworven recht om vlees te eten tegenover de wensen van vegetariërs die 
pleiten voor minder vlees. Luks schrijft over de huidige paus die wijst op de 
schoonheid: 


„Franziskus schreibt: „Auf die Schönheit zu achten und sie zu lieben, hilft 
uns, aus dem utilitaristischen Pragmatismus herauszukommen. Wenn 
jemand nicht lernt innezuhalten, um das Schöne wahrzunehmen und zu 
würdigen, ist es nicht verwunderlich, dass sich für ihn alles in einen 
Gegenstand verwandelt, den er gebrauchen oder skrupellos missbrauchen 
kann.” Durch die Würdigung des Schönen den herrschenden Utilitarismus zu 
dekonstruieren und die Orientierung an ökonomischen Nutzen Erwägungen 
in seine Schranken zu weisen – das kann man als Agenda der Hoffnung 
bezeichnen, die über den heutigen Mainstream des Nachhaltigkeitsdenkens 
hinausweist und Batailles Souveränitätsinterpretation wohl nahersteht als 
rationalistischen Nachhaltigkeitskonzeptionen.“


Het streven naar duurzaamheid heeft volgens Luks minder moraliteit nodig 
en meer fantasie. Begrippen als volheid, schoonheid, en gulheid kunnen ons 
verder helpen om een nieuwe toekomst te ontwerpen. Steden moeten geen 
afgesloten menselijke territoria blijven, ook dieren kunnen er een plaats 
vinden en tal van planten. Dat bevordert ook het gevoel dat wij samen een 
wereld delen. Grenzeloze verspilling is niet duurzaam, maar grenzeloze 
matiging bereikt eerder het omgekeerde effect. Luks stelt en hiermee sluit ik 
af: 


„Eine vollkommene rationale und in diesem Sinne „perfekte” Gesellschaft ist 
keine Nachhaltigkeitsutopie, sondern eine Dystopie. So wie heute kann die 
Menschheit nicht weiterwirtschaften, wenn sie nachhaltig gut leben will – 
aber eine Diktatur von Vernunft, Mäßigung und Reduktion ist gewiss keine 



plausible Strategie. Wer die Moderne modernisieren und dazu beitragen will, 
dass gesellschaftlicher fortschritt möglich bleibt, kommt nicht an der Frage 
vorbei, wie die Expansions- und Eskalationsdynamik unserer Lebensweise 
verändert werden kann. Dabei werden eine überbordende Moralisierung und 
maßlose Apelle zur Mäßigung wenig hilfreich sein. Wesentlich produktiver ist 
eine Neuinterpretation von Begriffen wie Nutzen, Verschwendung und 
Wohlstand. Gerade im Zeichen der Krise brauchen wir den Mut, nicht nur 
über Knappheit, Effizienz und Mäßigung zu reden, sondern Vorstellungen von 
Fülle, Schönheit und Großzügigkeit stark zu machen. Die paradoxe 
Herausforderung einer plausiblen Nachhaltigkeitskonzeption liegt darin, 
ökologische Grenzen ernst zu nehmen –  viel ernster als das heute der Fall 
ist – und gleichzeitig der Lust und dem Luxus, dem Exzessiven und 
Verschwenderischen einen Platz zu geben. Transformationsbestrebungen, 
die hierauf keine Antwort finden, werden krachend scheitern.“


John Hacking 

15 april 2022


bronnen: 

Corine Pelluchon, Wovon wir leben. Oder die Leiblichkeit des Menschen, 

in: der blaue reiter 48 (2021), Nachhaltigkeit. Eine Frage der Verantwortung, 
p. 26-31

Rebecca Wolfs, Die Wirklichkeit im Fluss – Nach mir die Sintflut? Alfred 
North Whiteheads Prozessphilosophie und Klimaethik.

in: der blaue reiter 48 (2021), Nachhaltigkeit. Eine Frage der Verantwortung, 
p. 38-41

Norbert Bolz, Die Religion der Angst. Über die Ethik der Weltverantwortung.

in: der blaue reiter 48 (2021), Nachhaltigkeit. Eine Frage der Verantwortung, 
p. 43-47

Fred Luks, Verschwenderische Nachhaltigkeit. Über die Notwendige Freiheit 
zur Unvernunft.

in: der blaue reiter 48 (2021), Nachhaltigkeit. Eine Frage der Verantwortung, 
p. 48-53

Emanuele Coccia, Über die Gärtner der Welt. Nachhaltigkeit oder das Ende 
der Kampfes der Arten. in: der blaue reiter 48 (2021), Nachhaltigkeit. Eine 
Frage der Verantwortung, p. 54-57

John Hacking, God in de leegte. Leegte als theotopie. Verslag van een 
sabbatical december 2021 -februari 2022 Studentenkerk Nijmegen (2022)

Justin McGuirk https://aeon.co/essays/ours-is-the-waste-age-thats-the-key-
to-tranforming-the-future

Ed Simon: https://aeon.co/essays/how-to-fulfil-the-need-for-transcendence-
after-the-death-of-god

Zach Weber: https://aeon.co/essays/paraconsistent-logics-find-structure-in-
our-inconsistent-world




David B. Feldman https://aeon.co/essays/true-hope-takes-a-hard-look-at-
reality-then-makes-a-plan


*****


Shanzhai (山寨) fake 

Hoe is het gesteld met de mondiale biodiversiteit? De meeste kenmerken 
van biodiversiteit zijn de afgelopen eeuw sterk achteruitgegaan, concludeert 
het Ipbes. Wat ecosystemen betreft zijn bijvoorbeeld oerbossen bijna 
verdwenen, en van de wetlands is nog maar 15 procent over. Koraalriffen zijn 
de afgelopen 150 jaar in oppervlak gehalveerd, en zij hebben het meeste te 
lijden van de opwarming en de verzuring van de oceanen. Naar schatting 
een miljoen soorten planten en dieren – circa een achtste van het geschatte 
totaal – wordt met uitsterven bedreigd. De snelheid van uitsterven ligt nu 
tientallen tot honderden keren hoger dan in de voorgaande tien miljoen jaar.

Eenzelfde beeld van sterke verarming spreekt uit het tweejaarlijkse Living 
Planet Report van het Wereld Natuur Fonds, dat ontwikkelingen van 
populaties over de wereld in kaart brengt. Uit het laatste rapport, van 
afgelopen oktober, blijkt dat de grootte van populaties in het wild levende 
zoogdieren, vogels, amfibieën, reptielen en vissen tussen 1970 en 2018 met 
gemiddeld 69 procent is gedaald. De grootste daling was in tropische 
gebieden en zoete wateren, vooral in Latijns-Amerika.


Weer andere studies, vooral naar insecten, kijken naar de trend in biomassa. 
Er worden afnames gemeten van 40 tot 80 procent in periodes van twintig 
tot veertig jaar. De verarming treft niet alleen de natuur, maar ook de 
landbouw. Van de ruim 6.000 gedomesticeerde dierrassen zijn er 559 
uitgestorven en nog eens 1.000 bedreigd. Het maakt veredeling moeilijker en 
de landbouw kwetsbaarder voor ziekteverwekkers, plagen en 
klimaatverandering. (…) 


Onderzoekers hebben vorige maand in het wetenschappelijk 
tijdschrift Science Advances de belangrijkste veroorzakers van het verlies 
aan biodiversiteit in kaart gebracht. Op land is dat het veranderend 
grondgebruik. Het gaat dan vooral om de omzetting van natuur in 
landbouwgrond, met name weilanden voor vee en akkers waar veevoer 
wordt verbouwd. Daarnaast speelt exploitatie (houtkap, jacht, handel in wilde 
dieren en planten) een belangrijke rol. In zee is juist exploitatie 
(overbevissing) de belangrijkste factor. Klimaatverandering is de snelst 
groeiende bedreiging voor de biodiversiteit.


NRC 6 december 2022:

De snelheid waarmee dieren en planten uitsterven, was in tien miljoen jaar 
niet zo hoog.


https://aeon.co/essays/true-hope-takes-a-hard-look-at-reality-then-makes-a-plan
https://aeon.co/essays/true-hope-takes-a-hard-look-at-reality-then-makes-a-plan
https://aeon.co/essays/true-hope-takes-a-hard-look-at-reality-then-makes-a-plan


Boeren in Nederland en elders in Europa protesteren tegen regels die de 
uitstoting van stikstof aan banden proberen te leggen. Jarenlang hebben 
overheden weg gekeken en gedaan of hun neus bloedde. Terwijl al lang 
duidelijk was dat stikstof en methaan zeer nadelig zijn voor het milieu en de 
natuur. Bedrijfsmodellen waarmee boeren werken en die inzetten op 
schaalvergroting en groei, op meer productie (ook voor de export naar 
andere landen) laten geen reductie van de veestapel toe want de schulden 
die boeren hebben gemaakt bij de banken die deze groei hebben 
gefinancierd (en aangemoedigd) zijn nog lang niet afbetaald. Grote 
agrarische bedrijven die voedsel leveren, kunstmest en bestrijdingsmiddelen 
stellen alles in het werk om de boeren te motiveren om in opstand te komen 
tegen de nieuwe regels. De boeren worden als goedkope slaven ingezet om 
het eigen verdienmodel te handhaven en de mensen aan de top spinnen er 
garen bij. Zij bepalen de prijzen voor voedsel, voor voer dat uit het 
buitenland wordt ingevoerd (soja), voor kunstmest en voor de 
bestrijdingsmiddelen. Dat je door het vele gebruik ervan ook als boer ernstig 
ziek kan worden wordt verzwegen of zoveel mogelijk genegeerd. Dat het 
veelvuldig gebruik van kunstmest uiteindelijk catastrofaal voor de bodem is, 
is een feit dat niet onder de aandacht van de boeren wordt gebracht. Zijn de 
boeren nou zo dom? Beter gezegd zijn een aantal boeren nou zo dom, 
boeren die nog niet zijn overgegaan op andere manieren van produceren? 
Boeren die zich uiteindelijk in eigen voet zullen schieten omdat de wal het 
schip van de groei zal keren? 


Veel boeren presenteren zich als hoeders van de natuur. Maar wat is nog 
natuur als er alleen maar weilanden zijn met één soort gewas, als de sloten 
vol gif zitten, als de bodemfauna nauwelijks bestaat, als er alleen maar 
fosfaten in de grond zitten door overbemesting en als de akkers door het 
andere klimaat alleen maar droger en droger worden? Hoezo hoeder? Eerder 
verkrachter want de natuur bestaat niet alleen uit veevoer. En het natuurlijk 
landschap bestaat niet alleen uit koeien, varkens en kippen. Zoals een paard 
een weiland afgraast zo gaan boeren om met de grond die ze tot hun 
beschikking hebben. Niet slim en heel kortzichtig. Boeren die dreigen met 
geweld als ze hun bevoorrechte positie dreigen te verliezen zijn misschien 
radeloos maar ook heel dom. Want ze kijken niet verder dan hun egoïstische 
neus lang is. Het bedrijfsmodel van steeds maar meer produceren heeft een 
hoge prijs. Monoculturen zijn niet alleen kwetsbaar maar ze laten ook zien de 
natuur minder divers wordt en dat de gevolgen voor andere bewoners van 
die natuur desastreus kunnen zijn. Het gebruik van gifstoffen leidt ertoe dat 
de insecten in grote getale afnemen. In China schijnen boeren hun planten 
nu al handmatig te moeten bestuiven. Zie je het voor je: akkerlanden, vol met 
tarwe, met rogge, met koolzaad, bestoven door boeren die kruipend door de 
rijen trekken om hun planten vruchten te laten dragen. 




De milieufilosoof Glenn Albrecht ziet de ontwikkeling vanuit een ander 
perspectief: meer hoopvol. Hij spreekt over een nieuw tijdperk dat ons te 
wachten staat: het Symbioceen. Een tijdperk waarin de mens, de natuur en 
technologie in balans samenleven en profiteren van elkaars bestaan. (zo het 
programma van de VPRO Tegenlicht: Welkom in het Symbioceen NPO 2, 
21-11-2022, 20.30 uur)


Glenn Albrecht laat ons in zijn boek Earth Emotions (2019) kennismaken met 
een aantal nieuwe begrippen. Woorden die hij heeft bedacht om het brede 
scala van onze emotionele reacties op de klimaatschade aan de wereld te 
beschrijven. We hebben dit hoopvol vocabulair van emoties nodig, betoogt 
Albrecht, zodat we onszelf uit de verlatenheid van de verschraalde natuur 
kunnen halen en onze millennia oude biofilie - liefde voor het leven - voor 
onze thuisplaneet nieuw leven kunnen inblazen. Geciteerd uit: https://
www.vpro.nl/programmas/tegenlicht/kijk/afleveringen/2022-2023/welkom-in-
het-symbioceen.html


In zijn boek over het symbioceen schrijft hij over dit begrip het volgende: 


The Symbiocene 
I have created a counter meme to the Anthropocene, one I have called, the 
Symbiocene (Albrecht 2011). The concept is derived from the term 
‘symbiosis’ which itself is derived from the Greek sumbiosis 
(companionship), sumbion (to live together) sumbios (living together) and, of 
course, bios (life). The scientific meaning of symbiosis implies living together 
most often for mutual benefit. As a core aspect of ecological and 
evolutionary thinking symbiosis affirms the interconnectedness of life within 
the variety all living things. It also implies a homeostasis or balance of 
interests since domination of one part over the rest would lead to functional 
failure. I suggest that the key principles of Symbiocene life will include:

full and benign recyclability and biodegradability of all inputs and outputs

safe and socially just forms of clean, renewable energy full and harmonious 
integration of human systems with biogeochemical systems at all scales

the elimination of toxic waste in all aspects of production, consumption and 
enterprise all species, great and small, having their life-interests and kinship 
understood and respected evidence of a harmony or balance of interests 
where conflict is recognised as a sub-set of grand-scale cooperation.

the repair of broken symbiotic connections in life and the creation of new 
ones.


Bron: Solastalgia in the Anthropocene and the Ghedeist in the Symbiocene | 
Psychoterratica (wordpress.com)


Albrecht en velen met hem geloven dat het nog niet te laat is. Maar de 
noodzaak van een omslag in denken en handelen is met de dag duidelijker 

https://www.vpro.nl/programmas/tegenlicht/kijk/afleveringen/2022-2023/welkom-in-het-symbioceen.html
https://www.vpro.nl/programmas/tegenlicht/kijk/afleveringen/2022-2023/welkom-in-het-symbioceen.html
https://www.vpro.nl/programmas/tegenlicht/kijk/afleveringen/2022-2023/welkom-in-het-symbioceen.html


aan het worden. Als je de cijfers hoort hoe het met onze natuur is gesteld en 
in hoeverre de soortenrijkdom achteruit gaat, dan is dralen uit den boze. Nu 
nog inzetten op fossiele brandstoffen, nu nog meewerken aan de 
grootschalige kap van oerwouden omwille van het hout en omwille van de 
teelt van palmolie, soja, en andere planten die geld opbrengen, is een vorm 
van ecocide en uiteindelijk van genocide want overstromingen, droogte, 
ziekte, honger en armoede zullen velen het leven kosten. Momenteel betalen 
velen al de rekening voor de vernietiging van hun leefomgeving en het 
landschap waar zij eeuwen in hebben gewoond en geleefd. Mijnbouw 
bijvoorbeeld verwoest alles en de oorspronkelijke bewoners hebben geen 
keuze dan te vertrekken en hun land achter te laten. Indonesië, Australië, 
Brazilië, Kongo, het zijn maar enkele voorbeelden, maar de geschonden 
aarde en de beelden van troosteloze vlaktes en kuilen in het landschap 
spreken voor zich. Mensen die zich verzetten tegen dergelijk ingrijpen in de 
natuur bij de winning van grondstoffen worden zonder pardon aangepakt en 
vaak vermoord. Projecten waarin nieuwe bomen worden geplant op 
ontgonnen stukken oerwoud worden gedwarsboomd door bendes betaald 
door de grote ondernemingen die daar kost wat kost geen bos voor terug 
willen omdat de grond gebruikt wordt voor de aanplant van winstgevende 
planten. Ook al is die grond na twee jaar onbruikbaar, dat maakt in hun ogen 
niks uit. Documentaires die dit soort praktijken beschrijven zijn in grote 
hoeveelheden te vinden op internet. 


Uit China is het Chinese woord Shanzhai bekend (fake, namaak), producten 
die zo worden nagemaakt alsof ze echt zijn, dat wil zeggen afkomstig van 
een bekend en beroemd merk. Byung-Chul Han heeft een heel boekwerkje 
gewijd aan dit begrip en de vormen waarin het voorkomt in het Oosterse 
denken met de titel: Shangzhai. Dekonstruktion auf Chinesisch, Berlin 2011. 


Hij schrijft: 

Das Wort Shanzhai bedeutet ursprünglich »Bergfestung«. In dem berühmten 
Roman »Die Räuber vom Liang-Schan-Moor« (shui hu zhuan) wird erzählt, 
dass sich in der Song-Dynastie Rebellen (Bauern, Beamte, Kaufleute, 
Fischer, Offiziere und Mönche) hinter einer Bergfestung verschanzen und 
gegen das korrupte Regime kämpfen. Schon dieser literarische Kontext 
verleiht dem Shanzhai eine subversive Dimension. So werden auch 
Shanzhai-Präsentationen im Internet, die sich zu den van der Partei 
kontrollierten staatlichen Medien parodistisch verhalten, als gegen das 
Meinungs- und Repräsentationsmonopol gerichtete subversive Akte 
gedeutet. Zum Ausdruck gebracht wird dabei die Hoffnung, dass die 
Shanzhai-Bewegung auf der politischen Ebene die Macht der staatlichen 
Autorität dekonstruiert und demokratische Energien freisetzt. (Han, Byung-
Chul, Shangzhai. Dekonstruktion auf Chinesisch, Berlin 2011, (Merve Verlag 
Berlin), Pag. 80)




Het verzet vanuit een Shanzhai beweging lijkt op het verzet van actiegroepen 
die het opnemen voor het klimaat en de natuur (bijvoorbeeld extinction 
rebellion). Het lijkt ook op de bewegingen in Iran die tegen de klippen op van 
de daden van een hardvochtig en moorddadig regime elke dag weer de 
straat opgaan om te protesteren tegen de a-humane leiders en hun 
volgelingen die zich achter hun interpretatie van de islam verschuilen om 
vrouwen te onderdrukken en tegenstanders te elimineren. Alleen om de 
blanke macht en alleen om de grote winsten die ze door corruptie en door 
monopolisering hebben verkregen. Zich beroepen op religieuze regels is 
alleen maar een alibi en het getuigt niet van wijsheid maar van 
onmenselijkheid. Al het soort leiders dat politieke macht omzet in eigen 
gewin laat zien dat ze deel uitmaken van de a-humans, de niet-mensen. Voor 
hen is eigenlijk geen plaats op deze aarde omdat ze de toekomst van velen 
vernietigen. Of ze nu onder de vlag van de evangelicale Pinkstergemeentes 
(Bijvoorbeeld Brazilië), de protestantse kerk of Rooms-katholieke kerk, de 
Islamitische, Hindoeïstische of Boeddhistische stromingen opereren, dat 
maakt in principe niets uit. Hun handelen en het resultaat van hun handelen 
is de kern waarop zij kunnen worden beoordeeld. Is dat menselijkheid 
bevorderend, een bijdrage aan de kwaliteit van leven, planten, dieren, de 
diversiteit, leverend – opdat de natuur groeit en bloeit, of het tegendeel?  

Byung-chul Han wijst erop dat de natuur voor veel ontwerpers bron van 
inspiratie is en dat veel producten afgeleid zijn van natuurlijke processen. Hij 
schrijft:  

Die Natur ist eigentlich, obwohl sie über kein schöpferisches Genie verfügt, 
kreativer als der genialste Mensch. Die Hightech-Produkte sind ja oft 
Shanzhai der Naturprodukte. Die Kreativität der Natur verdankt sich selbst 
einem kontinuierlichen Prozess des Variierens, des Kombinierens und des 
Mutierens. Auch die Evolution folgt dem Modell des ständigen 
Transformierens und Anpassens. Die dem Shanzhai eigene Kreativität 
entzöge sich dem Westen, wenn er darin nur Betrug, Plagiaterie und 
Verletzung des geistigen Eigentums sähe. (Han, Byung-Chul, Shangzhai. 
Dekonstruktion auf Chinesisch, Berlin 2011, (Merve Verlag Berlin), Pag. 
84-85)


Wat kunnen we van de natuur leren en hoe kunnen we ons gedragen zodat 
wij in symbiose met die natuur werken aan een toekomst waarin de a-
humans niet de dienst uitmaken? Welke voorbeelden levert de natuur ons 
om ons handelen zo aan te passen dat iedereen er beter van wordt? Niet het 
recht van de sterkste moet gelden. Die norm geldt in principe ook niet in de 
natuur want ook al sta je aan de top van de voedselpiramide, elk dier kent 
zijn grenzen en wordt door zijn omgeving als het ware ‘natuurlijk’ begrensd. 
Als er teveel leeuwen zijn, leidt het gebrek aan voedsel tot decimering. Voor 
wolven geldt hetzelfde. Alleen wij mensen gaan over onze grenzen heen, 
over ‘alle’ grenzen als wij niet in de gaten hebben dat wij niet de meesters 



zijn over de natuur. Als onze houding niet veranderd blijven we achter met 
een aarde die uiteindelijk miljoenen weg zal vagen omdat het klimaat geen 
boodschap heeft aan onze waarden en normen, aan onze verlangens en 
wensen, aan onze steden en culturen. Het enige antwoord dat gegeven kan 
worden is aanpassen, aanpassen van onze hebzucht, aanpassen van ons 
streven naar beheersing, aanpassen van onze schijnbaar eindeloze 
verlangens naar meer en beter, aanpassen van ons denken en handelen 
binnen de grenzen van een leefbare, diverse en kwalitatief rijke omgeving, 
natuur, cultuur…We hebben het heft zelf in handen waar het dit aanpassen 
betreft.


John Hacking 

9 december 2022


*****


Boer Burger Buitenlui, het klimaat verandert…. 

In 2020 schreef Eric Holthaus in de Correspondent het volgende, ik citeer: 

De economisch antropoloog (en Correspondent-medewerker) Jason Hickel 
publiceerde in september een analyse  in The Lancet waaruit blijkt dat als je 
kijkt naar ‘overmatige’ koolstofemissies (emissies boven de ‘veilige limiet’ 
per hoofd van de bevolking van 350 deeltjes per miljoen deeltjes in de lucht 
(ppm))  waardoor klimaatverandering gevaarlijk versnelt, die overmaat bijna 
geheel is te wijten aan rijke landen. Gezamenlijk zijn de Verenigde Staten, 
Canada, Europa, Israël, Australië, Nieuw-Zeeland en Japan verantwoordelijk 
voor een schokkende 92 procent van de opwarming boven 350 ppm. Alleen 
al de VS zijn verantwoordelijk voor 40 procent.


Dit is niet zo heel verrassend. Eeuwenlang bouwden deze landen hun 
rijkdom op door kolonialisme, en de ernstigst uitgebuite bevolkingen en 
gebieden  hebben nu het ergst te lijden onder de klimaatcrisis. Door het land, 
de oceanen en ecosystemen wereldwijd te koloniseren, hebben die rijke 
landen ook de atmosfeer gekoloniseerd. De hele verwesterde economische 
groei is gebaseerd op exploitatie, grondstofwinning en imperialisme – en, dat 
vooral, op fossiele brandstoffen. Zelfs de samenlevingen van landen die 
‘gunstig afsteken’ binnen de westerse hegemonie, hebben een destructieve 
basis. Het Noorse model van socialisme, bijvoorbeeld, is met behulp van 
oliegeld opgebouwd. Dit is allemaal niet toevallig. Klimaatverandering is niet 
alleen een planetaire dystopie, maar ook een kapitalistische utopie. Wat er 
nu gebeurt, hebben de kapitalistische leiders zo gewild.


(Bron De Correspondent 20 okt 2020)


De provinciaalse verkiezingen zijn gisteren geweest. Een nieuwe partij (BBB) 
is aan de horizon verschenen en is met de verkiezingswinst ervandoor 



gegaan. De gevestigde partijen hebben het nakijken en likken nu hun 
wonden. In bijna alle provincies zijn zij nu de grootste partij en zij worden ook 
in de Eerste Kamer een belangrijke stem met invloed. Veel plannen van de 
overheid om de stikstofuitstoot te reduceren (bijvoorbeeld een voorgestelde 
halvering van de veestapel in sommige gebieden), maatregelen te treffen 
voor natuurherstel (door o.a. boeren uit te kopen dicht bij kwetsbare 
natuurgebieden), bouwplannen voor nieuwe woningen buiten de steden (op 
landbouwgrond) komen nu onder druk te staan. Zeker als de landelijke 
overheid de uitvoering van al deze plannen overlaat aan de provincies. 
Wetgeving gaat niet door als een nieuwe Eerste Kamer daar een stokje voor 
steekt. Zwaar weer dus voor de regerende partijen.  


In veel berichtgeving over de klimaatverandering is het perspectief vooral 
nationaal. Vanuit Nederlands perspectief worden plannen gemaakt, 
nagedacht over oplossingen en over aanpassingen. In het Europees 
parlement is het perspectief natuurlijk Europees. De opwarming van de aarde 
gaat voort, kijk maar eens op Global and European temperatures 
(europa.eu). Daarom proberen de Europese bestuurders acties te 
ondernemen die door alle landen worden gesteund die zijn aangesloten. Dat 
is geen sinecure, niet gemakkelijk, omdat alle landen eigen belangen hebben 
en vooral ook eerst en vooral kijken vanuit hun nationale perspectief. De EU 
onderneemt actie tegen de klimaatverandering en heeft daarvoor diverse 
plannen ontwikkelt. Op de website van de EU staat dit uitgelegd: EU-actie 
tegen klimaatverandering | Nieuws | Europees Parlement (europa.eu). 
Bijzonder is de Green Deal Een Europese Green Deal (europa.eu) om in 2050 
zoveel mogelijk klimaat neutraal te worden. Ook in Nederland is dit 
aangeslagen en zijn er diverse initiatieven op dit terrein zoals Home | 
Greendeals.


Maar is het genoeg, is het niet een druppel op een gloeiende plaat vanuit 
mondiaal perspectief? Een boer meer of minder, een natuurgebied wel of niet 
hersteld, het maakt op wereldschaal niks uit, ondanks het feit dat alle kleine 
stappen helpen. Kunnen wij de opwarming van de aarde, en vooral ook het 
zeewater, stoppen? Het smelten van de gletsjers en het poolijs en vooral de 
opwarming van het permafrost? Zijn de grote landen echt bereid om de 
uitstoot van broeikasgassen te beperken door inkrimping van hun fossiele 
energiebronnen? De oceanen en de oerwouden slaan veel CO2 op – maar 
als de bossen worden gekapt omdat er veevoer moet worden gekweekt in 
de vorm van soja, omdat we het vlees eten niet kunnen laten, en als de algen 
in zee explosief groeien en giftig worden, omdat het water warmer wordt, als 
de zee steeds meer vervuild raakt omdat alle giftige stoffen die in zee 
belanden (zoals pesticiden, medicijnen, afval van chemische bedrijven en 
afval (plastics) als gevolg van onze consumptie), dan is er weinig hoop. Niet 
meer productie maar minder kan een uitweg zijn. Maar minder productie is 
minder inkomsten, minder verdiensten met alle gevolgen van dien. Dat 



zeggen de economen die geloven in de onvermijdelijkheid van economische 
groei. Zij zetten hun kaarten op inventieve vernieuwingen die alle problemen 
zullen oplossen. Maar dat is mijns inziens een illusie. De wereld is te groot, 
ook voor de techniek die we zouden kunnen inzetten om problemen op te 
lossen. Kijk bijvoorbeeld eens naar een vulkaanuitbarsting. Dat is nauwelijks 
te voorkomen of te behandelen. Hetzelfde geldt voor een aardbeving. 


Nodig zijn niet alleen plannen met een korte termijnvisie maar plannen voor 
de middellange en lange termijn, en dan bedoel ik meerdere generaties. Elk 
korte termijnplan zal op zijn grenzen stoten omdat in onze wereld alles met 
alles is verbonden. Een onzalig plan om vluchtelingen en asielzoekers naar 
Afrika te verplaatsen om hen daar asiel te laten aanvragen is zo’n fictie die in 
praktijk nooit zal werken (net zoals het plan van de voorgenomen 
verplaatsing van alle Joden naar Madagaskar in 1941/1942). Als we de 
landbouw in de Nederland en in de wereld blijven beschouwen als een 
industriële bezigheid waarin zoveel mogelijk opbrengst moet worden gehaald 
zonder oog voor de effecten ervan: mestoverschot, verzuring van de bodem, 
vernietiging van het microklimaat in de bodem, kwetsbare monoculturen die 
we met pesticiden en alle soorten van gif moeten beschermen, de 
toepassing van kunstmest, de inklinking van de bodem door de zware 
machines, dan zitten we op een dood spoor. De agri-industriële bedrijven die 
kunstmest leveren, soja (uit gerooide bosarealen) als diervoeding, die 
monopolies bezitten op het terrein van vervoer en slachten van dieren, die 
machtige lobby-instanties financieren bij de politici die besluiten nemen, die 
intussen ‘slapend rijk worden’ en talloze boeren voor hun karretje spannen 
die van hen afhankelijk zijn geworden, zullen waarschijnlijk alles in het werk 
stellen om hun verdienmodel niet in gevaar te brengen. 

Maar laten we deze kapitalisten die geen oog hebben voor de effecten van 
hun handelen de toekomst bepalen? Nu te eten hebben maar morgen 
zonder inkomsten omdat het bouwland on-bebouwbaar is geworden? Nu 
verdienen maar morgen met onze voeten in het water omdat de zeespiegel 
stijgt en de dijken het niet meer aankunnen? Of omdat er door de lange 
periodes van droogte geen water meer uit de bodem komt en dus geen 
voedsel van het land? 


De orkanen en stormen die nu ontstaan omdat het zeewater langzaam 
opwarmt, de onvoorspelbaarheid van deze orkanen die steeds vaker lijken 
voor te komen, de overvloed aan neerslag waardoor er waterstromen 
ontstaan die alles meesleuren, de jaren van droogte in grote gebieden op 
deze aarde, mislukte oogsten, woestijnvorming, trek van het onleefbare 
platteland naar de steden, de toenemende invloed van gewapende bendes 
die stad en platteland terroriseren (onder welke naam dan ook) omdat de 
armoede de voornaamste oorzaak is van hun toegenomen invloed, het 
wegkijken van de landen die niet direct een belang hebben in deze gebieden, 
de verschuiving van de geopolitieke belangen en invloedssferen, het zijn 



allemaal factoren die met elkaar samenhangen en die niet beheersbaar zijn 
zoals we zouden willen. Geopolitiek is een factor die ook om militaire inzet 
vraagt als de democratie en de vrijheid door dictators wordt bedreigd, zoals 
we nu in Oekraïne zien. Hetzelfde geldt voor de religieus gemotiveerde 
‘verzetsgroepen’, beter gezegd, voorzien van religieuze alibi’s, die in feite 
verzamelingen terroristen zijn, die uit zijn op eigen gewin. Terreur als 
verdienmodel in plaats van corruptie als verdienmodel bij de politieke leiders 
in veel landen. Ver weg is opeens heel dichtbij als de gasprijs en olieprijs 
enorm stijgt omdat de leveranciers niet meer onze vrienden zijn. Geen enkele 
nationale regering kan hier in z’n eentje iets aan doen. 


Er zijn al voorspellingen dat in 2050 de dijken in Nederland niet meer 
bestand zijn tegen de gestegen zeespiegel. Bij elke storm zullen grote delen 
van Nederland onderlopen. Dag welvaart, dag Groene Long, dag steden in 
de randstad. Politici die daar nu geen oog voor hebben zijn niet alleen 
kortzichtig en stekeblind, maar ze brengen ook willens en wetens hele 
generaties in gevaar en ontnemen hen hun toekomst. Daarom is er meer 
urgentie gevraagd, meer overleg, meer samenwerking en meer bereidheid 
om samen een lange termijnvisie te ontwerpen én uit te voeren. Niets ligt 
vast, alles is en komt een keer in transitie. Dat is eenmaal het leven: alles 
verandert, alles evolueert, alles wordt anders. Aanpassen aan de veranderde 
omstandigheden, rekening ermee gaan houden, is een slimme strategie.

Waarom laten we de extreem rijken steeds meer rijker worden zonder dat we 
van hen vragen om meer in de toekomst te investeren: via belastingen, via 
vrijwillige projecten, via eigen initiatieven die een verschil kunnen maken? 
Niet op de manier van meneer Musk die uit is om meer macht en invloed en 
die stilletjes werkt aan een maatschappij waarin zijn Tesla-bots (robots) 
steeds meer de dienst uitmaken – niet alleen als vervoermiddel, maar vooral 
als humanoïde-robot. Dit soort mecenassen kunnen we missen als kiespijn 
want hun performance als mensenredder, zoals ook al die andere 
‘grootheden’ die leven door en van de massamanipulatie (bij Amazon, 
Facebook, Google), verhult alleen maar de drijvende kracht achter hun 
handelen: kapitalisme in zijn zuiverste vorm: rijk en machtig, machtig en rijk 
worden. De kapitalistische utopie brengt alleen maar slaven voort. Als we 
niet uitkijken, slaven in een toenemend onbewoonbare wereld. 


John Hacking - 16 maart 2023


*****


TIJDIGHEID 

Und auf der Zunge verdorrt uns das Wort,

Und die Gegenwart welkt vor dem Traum




Stephan Hermlin (uit: Ballade vom Land der ungesprochenen Worte 1941) 
(pag. 16)


HET BLIJFT ONBEGRIJPELIJK hoeveel domheid in een mens kan schuilen. 
Neem de oorlogen, de vernietiging van mensen, en alles waar ze om geven, 
of zie hoe grote landbouwbedrijven met aanmoediging van de agro-chemie 
talloze hectaren besproeien met pesticiden/biociden. Ook de boer wordt 
ziek, maar dat telt niet want het is niet bewezen dat het door deze pesticiden 
komt. Natuurlijk is het niet bewezen als je er geen goed onderzoek naar doet 
en als je de bioindustrie en agro-chemie zelf deze onderzoeken laat 
uitvoeren. De slager keurt zijn eigen vlees, de gifmenger zijn eigen drankjes. 
Hoe dom kan een mens zijn als je weet dat aan alles een einde komt en dat 
het leven vaak aan een zijden draadje hangt. Dood gaan we allemaal, 
waarom elkaar in een stadium daarvoor dan willen vernietigen? Waarom 
winsten maken ten koste van veel natuur als die natuur daarna zo verziekt is 
dat geen plant erop wil groeien? 


De ziekte Parkinson schijnt zijn intrede te hebben gedaan z’on acht duizend 
jaar geleden toen de mens in steden in wonen en in aanraking kwam met 
stoffen die effecten hadden op zijn neurale systemen. Hoe dat precies zit is 
nu natuurlijk moeilijk te bewijzen, maar wel staat vast dat talloze boeren in 
Europa en daarbuiten Parkinson krijgen als ze teveel in aanraking komen met 
pesticiden. De agro-chemie heeft diepe beurzen, maakt miljarden winst en is 
niet van plan hier iets van in te leveren. Waarom stemmen politici in Europa 
voor het onzalige plan om glyphosaat nog tien jaar te gedogen? Waarom 
grijpt de overheid niet in bij lozingen die het milieu aantasten door 
chemiereuzen zoals Chemours, ook al zijn de vergunningen zogenaamd op 
orde? Het heil van mensen, de gezondheid van de omwonenden is dus van 
minder waarde dan het belang van dit soort bedrijven. De overheid heeft de 
plicht mensen te beschermen, ook soms tegen zichzelf. De overheid kan 
toch niet blijven toezien hoe onder onze ogen het afval gewoon weer in de 
rivieren terecht komt of in de lucht (Tata steel). Toch gebeurt dat. Machtige 
lobby’s en een batterij aan advocaten zorgen ervoor dat ambtenaren en 
politici niet durven in te grijpen - of zijn ze misschien omgekocht? Ik zou 
haast geneigd zijn dit te gaan denken als er zoveel afkeuring plaatsvindt 
vanuit de burgers en vanuit milieuorganisaties. 

De dichter Herman Hesse was zich bewust hoe alles verandert en hoe 
relatief dingen in het leven, zoals ook de levensfasen, kunnen zijn. In het 
gedicht Stufen brengt hij dit tot uitdrukking.


Stufen 

Wie jede Blüte welkt und jede Jugend 
Dem Alter weicht, blüht jede Lebensstufe, 



Blüht jede Weisheit auch und jede Tugend 
Zu ihrer Zeit und darf nicht ewig dauern. 
Es muß das Herz bei jedem Lebensrufe 
Bereit zum Abschied sein und Neubeginne, 
Um sich in Tapferkeit und ohne Trauern 
In andre, neue Bindungen zu geben. 
Und jedem Anfang wohnt ein Zauber inne, 
Der uns beschützt und der uns hilft, zu leben.


Wir sollen heiter Raum um Raum durchschreiten, 
An keinem wie an einer Heimat hängen, 
Der Weltgeist will nicht fesseln uns und engen, 
Er will uns Stuf´ um Stufe heben, weiten. 
Kaum sind wir heimisch einem Lebenskreise 
Und traulich eingewohnt, so droht Erschlaffen; 
Nur wer bereit zu Aufbruch ist und Reise, 
Mag lähmender Gewöhnung sich entraffen.


Es wird vielleicht auch noch die Todesstunde 
Uns neuen Räumen jung entgegen senden, 
Des Lebens Ruf an uns wird niemals enden, 
Wohlan denn, Herz, nimm Abschied und gesunde!


Herman Hesse


Op een grotere schaal dan een mensenleven zijn wij slechts een zuchtje in 
de wind, een wegtikkende seconde op het universele uurwerk. We zijn zo 
klein, zo onbeduidend, zo miniem, en blazen ons zo geweldig op met ons 
handelen en ons denken dat we menen de wereld te kunnen bepalen. 
Allemaal hybris van een mier die denkt het hele oerwoud aan te kunnen. Die 
overmoed heeft een prijs. Is het niet de boosdoener zelf, dood gaat ie toch, 
dan is het wel zijn omgeving die eronder lijdt en die eronder aan ten gronde 
gaat. Miljoenen doden in oorlogen en moordpartijen? Waarom, wat leveren 
ze op? Leegte, chaos, volslagen niets brengt het ons. Een leven zonder kleur 
en zonder kwaliteit. Hesse vergelijkt ons leven met een korte afdruk in het 
zand. Een tekst om nog eens ter herkauwen als we snode plannen opvatten 
om dingen te doen die onze macht te boven gaan en die negatief uitpakken 
voor de medemens, de natuur en de wereld. 


In Sand geschrieben 

Daß das Schöne und Berückende  
Nur ein Hauch und Schauer sei,  
Daß das Köstliche, Entzückende,  
Holde ohne Dauer sei:  



Wolke, Blume, Seifenblase,  
Feuerwerk und Kinderlachen,  
Frauenblick im Spiegelglase  
Und viel andre wunderbare Sachen,  
Daß sie, kaum entdeckt, vergehen,  
Nur von Augenblickes Dauer,  
Nur ein Duft und Windeswehen,  
Ach, wir wissen es mit Trauer.  
Und das Dauerhafte, Starre  
Ist uns nicht so innig teuer:  
Edelstein mit kühlem Feuer,  
Glänzendschwere Goldesbarre;  
Selbst die Sterne, nicht zu zählen,  
Bleiben fern und fremd, sie gleichen  
Uns Vergänglichen nicht, erreichen  
Nicht das Innerste der Seelen.  
Nein, es scheint das innigst Schöne,  
Liebenswerte dem Verderben  
Zugeneigt, stets nah am Sterben,  
Und das Köstlichste: die Töne  
Der Musik, die im Entstehen  
Schon enteilen, schon vergehen,  
Sind nur Wehen, Strömen, Jagen  
Und umweht von leiser Trauer,  
Denn auch nicht auf Herzschlags Dauer  
Lassen sie sich halten, bannen;  
Ton um Ton, kaum angeschlagen,  
Schwindet schon und rinnt von dannen.  
So ist unser Herz dem Flüchtigen,  
Ist dem Fließenden, dem Leben  
Treu und brüderlich ergeben,  
Nicht dem Festen, Dauertüchtigen.  
Bald ermüdet uns das Bleibende, 
Fels und Sternwelt und Juwelen,  
Uns in ewigem Wandel treibende  
Wind- und Seifenblasenseelen,  
Zeitvermählte, Dauerlose,  
Denen Tau am Blatt der Rose,  
Denen eines Vogels Werben,  
Eines Wolkenspieles Sterben,  
Schneegeflimmer, Regenbogen,  
Falter, schon hinweggeflogen,  
Denen eines Lachens Läuten,  
Das uns im Vorübergehen  
Kaum gestreift, ein Fest bedeuten  



Oder wehtun kann. Wir lieben,  
Was uns gleich ist, und verstehen,  
Was der Wind in Sand geschrieben.


Herman Hesse


John Hacking

29 september 2023


******


NATUUR 

"Poem is a verba[ picture; and picture is a silent poem." 

(Su Tung-p'o) 


De traditionele westerse schilderkunst vertelt verhalen, de oude Chinese 
schilderkunst drukt alleen stilte uit. In deze stilte spreekt niet het gepijnigde 
ik van de schilder, niet het bijbelse verhaal, niet de sociale nood, niet de 
vaderlandse pathos, .... Er valt over een Chinees landschap eigenlijk niets te 
zeggen en dit feit zal de kunsthistoricus niet direct gelukkig stemmen. Maar 
vele van deze werken verwekken in mij een vreemde resonantie, die ik niet 
analyseren kan. Daarom wens ik de lezer ook op deze directe wijze te 
confronteren met deze 'zwijgende filosofie'. De hier voorgestelde 
landschapschilderingen zijn niet het resultaat van een systematische keuze, 
maar van een toevallige ontmoeting, die aanleiding gaf tot een aandachtige 
aanwezigheid. Met dit laatste bedoel ik niet een analytisch onderzoek van de 
voorstelling, maar een meditatieve ervaring van de dieptedimensie. Het is 
pas in een langdurige en vaak herhaalde contemplatie dat de kunstwerken 
zich geopenbaard hebben. De woorden die ik er hier aan wijd, zijn dan ook 
geen sleutel tot een verborgenheid, maar een voorzichtig stamelen van een 
ontroerd gemoed. Wie deelachtig wordt aan de veldwerking van deze 
authentieke kunst, heeft veel meer begrepen van de Chinese 'ziel', dan alle 
filosofen hem ooit zullen kunnen vertellen. (Ulrich Libbrecht, Inleiding 
Comparatieve filosofie IIIB. Wetenschap, Zen en Theologie, p. 869)


Het Chinese en Japanse landschap dat met sumi-e is geschilderd is voor 
ons westerlingen vaak ‘ondoorgrondelijk’ omdat het meestal veraf staat van 
onze dagelijkse werkelijkheid. Gewend als we zijn aan de kleurige 
reclamefolders en films van toeristische oorden met bijzondere 
landschappen, met foto’s die ons daar naar toe moeten lokken tijdens onze 
vakanties, of foto’s van onze eigen nationale natuurlandschappen, de 
Waddenzee, de Veluwe, De Biesbos, delen van Zuid Limburg, of andere 
delen van Nederland waar Natuurmonumenten de scepter zwaait, lijken deze 



(vaak) zwart-wit verbeeldingen van een bergmassief of de grote lege vlakken 
een ver van mijn bed show. Er valt over het Chinese landschap eigenlijk niets 
te zeggen, zo Libbrecht, in bovenstaand citaat. Daarom zal ik ook er nu niets 
over zeggen, behalve dat er een bepaalde manier van kijken uit spreekt die 
verbonden is met een zekere spiritualiteit van het Taoïsme en Zen-
Boeddhisme. Naar aanleiding van een schilderij waarin een klein mensfiguur 
staart naar de bergen en de grote leegte erom heen, schrijft Libbrecht:


Teruggetrokken in een hoek van het bestaan, kijk ik naar de grote leegte — 
het Mysterie van de wereld. Maan en wind — deze laatste gesymboliseerd in 
één enkele tak van een pijnboom—, zijn de fenomenen die zich opstellen 
tussen mij en de leegte. Ondanks hun gebondenheid aan de tijd, zijn zij 
kinderen van de leegte. Een Ch'an gezegde luidt: "Sinds alle tijden eeuwige 
leegte; wind en maan van één dag", waarop het commentaar van Sheng-
neng zegt: "Uiteraard zullen we ons niet hechten aan de wind en de maan 
van één dag en de eeuwige Leegte vergeten. Maar we zullen ons ook niet 
hechten aan de eeuwige Leegte en de wind en de maan van één dag 
vergeten." 

Dit is het zuiverste Zen: het Grote Mysterie is geen abstractie die zich op 
oneindige afstand van mij bevindt, het bevindt zich overal rondom mij, het 
bevindt zich ook in mij. 


"De Grote Leegte is wijd en breed, niets hindert haar, 

zij doet het wonderbaarlijk Zijn van Dat wat uit zichzelf zo is, rondgaan. 
Gesmolten vormt ze stromen en beken, 

gestold vormt ze bergen en hoogtes."


Het mysterie van het bestaan, in Heideggeriaanse termen ‘Seyn’ (Zijn), is 
onkenbaar maar toch ervaarbaar omdat het overal aanwezig is en de basis 
vormt voor elke vorm van bestaan. Ik verwijs hier expliciet naar de Duitse 
filosoof Heidegger omdat in zijn zoektocht naar het ‘Seyn/zijn’ en de wijze 
waarop hij dit beschrijft, dit ‘Seyn/Zijn’ veel weg heeft van een geheim, een 
mysterie dat we nooit kunnen en zullen doorgronden. Paradoxaal genoeg 
kunnen we er wel over spreken - net zoals wij over de leegte kunnen 
spreken, haar niet denken of bedenken, maar haar wel in bijvoorbeeld het 
landschap ervaren. Maar wat ervaren we dan en wat doet dat met ons? Ik 
vind de omschrijving in het bovenstaande gedicht wel toepasselijk op het 
begrip ‘Seyn/Zijn’: het wonderbaarlijk Zijn van Dat wat uit zichzelf zo is. Er is 
geen grond, geen reden, geen functie waaraan dit ‘Seyn/Zijn’ gekoppeld is. 
Ik weet niet of Heidegger het hier mee eens zou zijn, maar dat is voor mij van 
minder belang. Het is zoals de natuur is. De natuur die wij zelf ook zijn, ook 
al handelen we vaak alsof we daarboven staan en dat het ons niet aangaat 
wat er in de natuur plaatsvindt. Hoe blind kun je zijn? 


Landschap en ziel 



Al heel lang ben ik geïnspireerd door het Chinese en Japanse geschilderde 
landschap. Libbrecht spreekt over een stemming die het oproept, een soort 
trilling, die hij ook bij zichzelf herkent. Ik kan daar wel inkomen. Het 
landschap roept niet alleen een stemming op, maar stemt je ook: je gaat 
anders ervaren. Bomen zijn opeens niet alleen maar bomen, bergen niet 
alleen maar bergen. De afstandelijke houding verdwijnt, je krijgt een relatie 
met het landschap, het landschap krijgt een relatie met jou. Een 
hedendaagse fotograaf die dit heeft begrepen en die door zijn werk hiervan 
getuigt is: Wang Wusheng. Op zijn website http://www.wangwusheng.com 
wordt dit duidelijk. Hij fotografeert de bergen alsof hij een landschapschilder 
is. 


De bergen krijgen zo een symbolische kracht die ze ook in het geschilderde 
landschap hebben. Hij fotografeert symbolen, zijn foto’s leggen getuigenis af 
van deze symbolen.  Ik gebruik voor het gemak maar het begrip symbool 
omdat de betekenis hiervan is dat het werkelijkheden bij elkaar brengt. Mijn 
ervaring van het landschap en alles wat dit met mijn innerlijk gemoed doet, 
druk ik uit in een geschilderd landschap waarin precies mijn ervaring centraal 
staat. Het landschap symboliseert mijn waarnemen en ondergaan van de 
concrete berg en de concrete leegte. 


In het Taoïsme is het ondenkbaar om de natuur, het landschap, de leegte te 
ervaren als een object waar je op afstand staat. Er is geen functionele 
houding en ook geen rationele instelling waardoor het landschap of de 
natuur wordt geïnstrumentaliseerd. Het landschap staat niet in dienst van de 
mens, niet van dit subject dat denkt dat het de natuur ontstegen is, terwijl 
het fysiek nog altijd een soort aap is. Met dito emoties en gedrag. 
Honderdduizend jaar ontwikkeling vlak je niet maar zo uit ook al planten we 
chips in breinen van mensen waardoor ze zonder handen kunnen schaken. 

Het landschap doet iets me je als je er voor open wilt staan. Als je jouw ziel 
wilt laten raken, als je verwonderd kunt genieten van het wonder dat zich om 
je heen afspeelt. Daarom zijn natuurfilms populair. Ze brengen een 
onbekende nieuwe wereld bij je binnen. Iets wat je vaak in je stoutste 
dromen niet had kunnen dromen. Kijk eens door de ogen van een bij naar de 
wereld, of ruik eens als een olifant op kilometers afstand water. Dat is ons 
niet letterlijk gegeven maar door de natuurfilms nemen we er kennis van. Je 
gedragen alsof de wereld om jou draait, alsof alleen jouw belang telt is meer 
dan een domheid of dwaze blindheid. Het is een vorm van moord met 
voorbedachte rade op de langere termijn. 


Sommige boeren halen hun gelijk via terreur - Europese verkiezingen komen 
eraan en de politici zijn bang voor het verlies van stemmen aan extreem 
rechts. Een club die nu helemaal niets te bieden heeft voor de toekomst dan 
een berg valse beloftes en ijdele hoop. Voor veel boeren is grasland natuur. 



Maar dat grasland met een enkel soort, volgepompt met mest, is een 
vergiftigde grond. Er groeit niks anders op. Geen beest wil erop leven. Het is 
hetzelfde als beweren dat een menselijk leven niet meer is dan een 
verzameling van jaren. De rest doet er niet toe. Ervaringen, emoties, hoogte- 
en dieptepunten, allemaal niet relevant. 


Het landschap en de natuur kunnen ons leren dat wij deel zijn van een veel 
groter geheel en dat winstbejag niet de leidende motivatie mag zijn om alles 
naar je hand te zetten en de aarde zo langzaam te vernietigen. De wal keert 
het schip, maar het schip zal dan wel zinken want het is onderworpen aan 
wetmatigheden die de rol en het handelen van de kapitein ver te boven gaan. 

Het is tragisch, het is een grote tragiek, dat wij ons verstand niet inzetten, 
onze geest niet openen voor andere inzichten dan het kapitalistisch gewin en 
onze zucht naar alleenheerschappij. En als je dat ook nog als ‘gelovige 
christen’ doet of als aanhanger van een andere religie, vind ik dat helemaal 
meer dan verwerpelijk.


 In de Psalmen luchten de dichter/zangers voortdurend hun hart. Ze vragen 
van alles aan God, maar ze voeren het zelf niet uit in de Naam van God. Als 
je denkt het te moeten uitvoeren ben je beland aan de kant van de religieuze 
terroristen. Voor die mensen is er eigenlijk geen plaats in de wereld want ze 
vernietigen niet alleen zichzelf maar ook de hoop voor velen op een wereld 
zonder dit soort verdwaasden. Daarom kan ik alleen maar pleiten voor meer 
openheid en inzicht voor de grote krachten die in de natuur spelen en 
waarvan we allemaal deel uitmaken: liefde is naast haat en geweld een 
overweldigende kracht. Dat kan het zijn. Liefde die aanzet tot 
verantwoordelijk handelen. Het is aan ons om dit concreet handen en voeten 
te geven, ook voor de dieren, de planten, de aarde zelf. Opdat er een 
toekomst zal zijn voor hen en voor alles wat na ons komt. Haatzaaiers, ook al 
hebben ze pretenties om minister-president te worden kunnen daarbij gemist 
worden als kiespijn. 


Gesang 


ZUM Schluss ein letztes Wort! 

Ich sage es für dich 

zur Stunde, da mir Hell und Dunkel beide beides sind. 

Wir leben nach demselben Plan und wissen's von einander. 

Nicht nach demselben Plane sterben wir. 

	 	 	 Es geht verschieden aus; 

Ja umgekehrt, verschieden. 

Braungesicht und blaue Augen scheiden wir hier aus. 

Ihr in Süd, Nord, Ost und West, wohlauf wir kehren heim! 

In schwarzer Nacht noch siehst du hoch 

	 	 	 auf tausend Gipfeln Schnee




Bi-Yän-Lu. p. 21


Gezang 

Ten slotte een laatste woord! 

Ik zeg het voor jou 

op het uur, want voor mij zijn licht en donker beide. 

We leven volgens hetzelfde plan en weten het van elkaar. 

We sterven niet volgens hetzelfde plan. 

	 	 	 Het loopt anders af; 

Ja, omgekeerd, anders. 

Bruin gezicht en blauwe ogen, verwijderen we hier. 

Jullie in het zuiden, noorden, oosten en westen, vaarwel wij keren 
huiswaarts! 

In de zwarte nacht zie je nog steeds hoog 

	 	 	 op duizend toppen sneeuw


John Hacking 

23 maart 2024


bronnen:


Bi-Yän-Lu. Meister Yüan-wu’s Niederschrift von der Smaragdenen Felswand. 
Verfasst auf dem Djia-schan bei Li in Hunan zwischen 1111 und 1115 im 
Druck erschienen in Sïtschuan um 1300. Verdeutscht und erläutert von 
Wilhelm Gundert, Vollständige Ausgabe, Frankfurt am Main, Berlin, Wien 
1983, (Ullstein), p. 21


Libbrecht, U., Inleiding Comparatieve filosofie IIIB. Wetenschap, Zen en 
Theologie, Assen 2005 (Van Gorcum) Libbrecht, Ulrich, Ierse meditaties. 
Naar een nieuw pantheïsme, Antwerpen Apeldoorn 2017, (Garant uitgevers)

pag. 869-893


Wang Wusheng, Celestial realm. The yellow mountains of China, New York 
2005, (Abbeville Press Publishers). http://www.wangwusheng.com


**********



