Teksten rond duurzaamheid 2012-2024
We zijn slechts een episode

Duurzaamheid in perspectief

De samenleving is maakbaar, tot op zekere hoogte. De technische
mogelijkheden nemen elke dag toe. Wetenschap en techniek veranderen
onze leefomgeving op ingrijpende wijze, zeker als wij deze vergelijken met
oudere periodes uit de menselijke geschiedenis. We leven globaal en minder
lokaal, de mogelijkheden lijken bijna eindeloos om onze leefwereld reéel en
virtueel te verkennen. Maar de samenleving is minder maakbaar dan we tot
nu toe dachten. Niet alles is beheersbaar én er zijn veel neveneffecten van
menselijk ingrijpen.

Op het terrein van het leefmilieu en milieubeheer wordt dit schrijnend
zichtbaar. Niet alleen afvalbergen, verwoesting van het natuurlijke leefmilieu
van talloze dieren en planten en uiteindelijk ook mensen, de waarschijnlijke
opwarming van de aarde, de verspreiding van virussen, de vervuiling
veroorzaakt door wapengeweld in olierijke landen leggen hiervan getuigenis
af. Ook ons persoonlijk en sociaal leefmilieu draagt meer en meer de sporen
van een onbeheersbare situatie. De financiéle crisis die ook een Europese
politieke crisis is, het geweld veroorzaakt door terroristische groeperingen en
de onzekerheid hieromtrent, de beheersbaarheid en onbeheersbaarheid van
kennis verspreid via internet, bijvoorbeeld op het terrein van wachtwoorden,
privacy, cyberwar, de productie van virussen, etc., maken duidelijk dat wij
een wereld in overgang zijn, een overgang naar een toekomst die anders dan
voorafgaande eeuwen waarschijnlijk radicaal zal gaan breken met al het
vanzelfsprekende wat we tot nu toe aan vertrouwds kenden. Vertrouwd
waren bijvoorbeeld de plek waar je opgroeide, woonde en vaak een groot
deel van je leven doorbracht. Vertrouwd was het feit dat je een zekere
levensverwachting had binnen bepaalde biologische grenzen. Vertrouwd
waren ook de sociale relaties die niet virtueel werden onderhouden in
contacten. De ontdekkingen in wetenschap en techniek rommelen aan die
grenzen: wonen kan overal zelfs buiten de aarde, en als je de visionaire
geluiden van sommigen serieus wilt nemen is ook het lichaam zelf zeer
relatief.

Lichamen gekoppeld aan machines, aan computers, aan netwerken van
kennis zullen in de nabije toekomst mogelijk zijn. Misschien wordt het
lichaam zelfs wel overbodig. Maar zover is het nu nog niet. Het is nog
“science fiction”.

Nu is het nog een feit dat wij sterven. De dood maakt een einde aan ons
gedrag, ten kwade en ten goede. Onze menselijke existentie wordt nog door
de dood ingeperkt. Onze ambities stranden op dit doodsstrand. Nu zijn we



(slechts nog) een episode in een groter geheel, van voorbijgaande aard. Dat
kleurt waarschijnlijk ook ons perspectief op een begrip als duurzaamheid en
duurzame ontwikkeling.

Waarom je inzetten voor duurzaamheid als je leven zo beperkt is, je
levenstijd zo kort? Meteen maken deze twee vragen duidelijk dat niet alleen
ons ethisch denken maar ook ons praktisch handelen in het geding is. Wie
zijn wij, wat en wie willen wij zijn, voor onszelf, voor elkaar, voor hen die na
ons komen?

Omdat we al zo weinig bestand zijn tegen alle bedreigingen, moeten we ons
dan extra druk maken over een tijd na onze dood? “Na ons de zondvloed?”
Misschien is dat wel één van de redenen dat wij soms niet verder kijken dan
onze neus lang is, dat we nog niet de negatieve effecten van ons handelen
doorbereken in de kostprijs van producten zoals vliegreizen,
gebruiksartikelen en noem maar op. Als je gaat beseffen dat de winning van
zeldzame metalen die nodig zijn voor onze computers en telefoons een
ontwrichtend effect kan hebben op talloze regio’s in Afrika ga je misschien
toch nadenken over de vraag waartoe onze consumptiepatronen leiden,
welk gevolg ons koopgedrag heeft en wat ervoor nodig is om een
maatschappij als de onze in stand te houden en voortdurend te laten
groeien.

Duurzaamheid is geen zaak van de korte termijn; werken aan duurzaamheid
verlangt een lange adem. Jan Jonker sprak bij zijn benoeming tot hoogleraar
Bedrijfskunde, in het bijzonder Duurzaam Ondernemen, aan de Faculteit

der Managementwetenschappen van de Radboud Universiteit Nijmegen, de
wens uit dat duurzaamheid niet meer als een randvoorwaarde moet worden
beschouwd in het economisch proces, maar als een kernwaarde, zelfs als
een overkoepelende waarde. Duurzaamheid wordt daarmee zelf tot doel van
menselijk handelen. Hij pleitte voor een “meervoudige waardencreatie” in het
economisch proces. Dat begint met het besef dat een onderneming
onderdeel is van de samenleving en daarvoor ook verantwoordelijkheid
draagt. Het leidt ertoe dat niet alleen gekeken wordt naar winst en financieel
rendement van een onderneming maar dat ook negatieve effecten worden
tegengegaan en in de uiteindelijke kosten worden meegenomen.

Maar wat is duurzaamheid? Wat is duurzame ontwikkeling na deze korte
exercitie? Hoe kunnen we het begrip omschrijven, afbakenen, betekenis
toekennen? Ik vermoed dat het van eenzelfde categorie is als het begrip
vrijheid. Ook dat is als abstractum vaag en onbepaald en wordt pas concreet
en toepasbaar in menselijke relaties en menselijk gedrag. Is een vogel vrij?
Het is een verkeerde vraag. Is een vogel duurzaam? Idem. Vrijheid en
duurzaamheid zijn menselijke categorieén, zij hebben betrekking op mensen
en een samenleving bevolkt door mensen. Andere levende wezens die deel
uitmaken van die samenleving zoals dieren en planten dragen de gevolgen



van menselijk handelen maar zijn niet het subject van vrijheid en
duurzaamheid.

Het subject is en blijft de mens. Dat betekent ook dat de menselijke maat
bepalend is in dit denken en handelen gericht op duurzaamheid of op
vrijheid. De menselijke maat is een basisvoorwaarde om mee te starten.
Anders verliezen wij de greep op de inhoud van deze begrippen. Een
populaire omschrijving dat duurzaamheid te maken heeft met “Planet,
People, Profit” of met “Planet, People, Prosperity” en daarmee
samenhangend met “Environment, Economy Ethics” en andere varianten,
loopt het gevaar het feit te miskennen dat de menselijke maat door de
abstrahering van de begrippen onzichtbaar blijft. De planeet, de mensheid,
het welzijn: het zijn te grote begrippen om te bevatten, of om concreet
hiervoor een actieplan te formuleren waarbij deze grootheden positief recht
wordt gedaan in de zin van de opstellers. We kunnen de planeet en de
mensheid niet redden. Ze zijn te groot voor ons bevattingsvermogen.

En als we het toch willen confronteren deze grootheden ons met de
onmogelijkheid van ons ingrijpen en onze wil om te beheersen. Onze drang
tot beheersing, aanpassing en onder controle willen houden loopt erop stuk.
Velen zijn dan ook teleurgesteld afgehaakt omdat ze de lat te hoog hebben
gelegd bij de bestrijding van negatieve effecten van onze economie en de
ombuiging naar een duurzame aanpak.

Is duurzaamheid dan een aporie, een doodlopende weg, of een “Holzweg”
zoals Martin Heidegger bepaalde wegen noemde? Geen echte weg, maar
een tijdelijke weg die wel hout oplevert, maar die op een bepaald moment
doodloopt in het bos? Voor de filosofie is de dood de grootste aporie.

Wat we tot nu toe ook bedenken, deze weg laat zich niet ontkennen, niet
vermijden, niet aanpassen. Wat er ook aan filosofisch gedachtegoed is
ontwikkeld in de loop der tijd, de dood vormt een natuurlijke grens waar de
filosoof niet overheen kan klimmen. Dat accepteren is al een hele winst want
het zet de filosoof met beide benen op de grond. Als duurzaamheid vanuit
menselijke perspectief ook een aporie is omdat we als mens slechts
episodisch zijn, dan betekent dat niet dat wij duurzaamheid dan maar
moeten negeren. De negatie van de dood levert veel ellende op, de negatie
van duurzaamheid idem. Als duurzaamheid de omgekeerde invulling van
dood is, maar ook voor ons mensen onbereikbaar, onpeilbaar, onkenbaar
vanuit ons huidige perspectief als levend subject, dan is er veel te winnen als
wij duurzaamheid serieus nemen. Niet in het laatst voor hen die na ons
komen en die deze wereld in de toekomst gaan bewonen.

In het ‘Brundtlandrapport’ (de naam waaronder het rapport Our Common
Future uit 1987 bekend is geworden) geschreven door de World Commission
on Environment and Development (WCED) staan de behoeftes voor nu en de



toekomst centraal. Milieuproblematiek wordt in dit rapport in verband
gebracht met armoede en consumptiepatronen (van de “rijke

landen”). Het rapport roept op tot “duurzame ontwikkeling”. Maar hoe
worden behoeftes van nu en van later gedefinieerd en wat wordt er concreet
ondernomen om die omschreven behoeftes te vervullen? Wat wordt er
bijvoorbeeld concreet aan het armoedevraagstuk en wat aan het
consumeren gedaan, om het maar even heel erg breed te stellen? Vaak
leiden deze oproepen in allerlei commissies van de Verenigde Naties tot een
bepaalde vorm van handelen. De wetenschappelijke/ economische ratio gaat
vervolgens aan het werk om genoemde behoeftes enigermate en bij
benadering te vervullen. Er komen wereldwijde programma’s zoals de
“groene revolutie” in ontwikkelingslanden of een programma om de
bevolkingsgroei af te remmen door geboortebeperking. Kortom, men gaat
met veel enthousiasme en veel “effort” aan de slag, er verschijnen dikke
rapporten en men vliegt de wereld over om de conclusies te implementeren
waar dat mogelijk is. Ik schilder deze complexe processen heel zwart-wit en
erg kort door de bocht. Maar dat doe ik met opzet om te laten zien dat aan
een belangrijke vraag voorbij wordt gegaan, namelijk of deze inzet van
middelen wel tot de gestelde doelen zal leiden. Want de doelen zijn niet
helder omdat het zicht op de toekomst ontbreekt, de finaliteit van
duurzaamheid is net als de finaliteit van de dood onbepaald.

Wat zijn behoeftes van een toekomstige generatie? Wat zijn behoeftes in het
licht van de huidige technologische en wetenschappelijke ontwikkelingen?
Veel blijft onopgelost. Daarom is voorzichtigheid geboden als we processen
in gang zetten die onomkeerbaar zijn.

Er moet nog veel (denk)werk worden verricht, ook door filosofen. Veel is nog
onhelder, niet afgebakend, onbekend met betrekking tot duurzaamheid.
Duurzaamheid als besef van schaarste kan als nieuw paradigma gaan
functioneren in ons economisch, technisch en wetenschappelijk handelen.
Als onze planeet voorlopig ons enige woon- en leefgebied is moeten we
anders gaan denken en handelen. Bijvoorbeeld diverse processen die nu
nog lineair en onomkeerbaar zijn omvormen naar circulaire processen zodat
recycling de norm wordt, de normaalste zaak van de wereld. In plaats van
een “l-economy” kunnen we een stap zetten naar een “We-economy” waarin
economische processen een bijdrage leveren aan relationele vormen van
samenleven in plaats van nadruk te leggen op consumptie van goederen die
autonomie, individualiteit, onderscheid en ikgerichtheid bevorderen en
stimuleren. Is helder welke industrieén ons leven bepalen en welk impact
deze hebben op onze zingeving, onze spiritualiteit, onze inzet voor de
samenleving? Deze industrieén kleuren niet alleen ons leven maar

zZijn ook vaak medebepalend voor onze consensus over normen en waarden,
over hoe onze toekomst eruit moet gaan zien. In een wereld waar iedereen
met iedereen virtueel verbonden raakt, spelen naast fysieke verbondenheid
(bijvoorbeeld een sportteam) of ideologische verbondenheid (bijvoorbeeld



een nationaliteit) ook andere mechanismen een rol. Virtueel gaan nieuwe
werelden voor ons open, maar het blijft niet bij virtualiteit alleen. Er is wel
degelijk een impact op de fysieke, psychische en rationele wereld van het
individu en de groepen waartoe dit behoort. Het doet iets met je denken, je
voelen, je existentie. Het is geen vrijblijvend amusement. Er zijn belangrijke
spelers in de virtuele wereld die in de communicatienetwerken van zich laten
horen en die hun invloed doen gelden.

Wetgeving rond privacy op dit terrein staat nog in de kinderschoenen. Net
alsof je aan een middeleeuwer uit moet gaan leggen hoe een vliegtuig
bestuurd moet worden of een spaceshuttle. Elke dag neemt de complexiteit
toe en de beheersbaarheid en voorspelbaarheid via wetgeving en
regelgeving komt mijlen achteraan. Wat we ook aan middelen inzetten, aan
censuur, aan controle, deze complexe systemen zullen waarschijnlijk nooit
echt beheersbaar worden, willen we niet in een wereld terechtkomen waar
“Big Brother” aan de touwtjes trekt.

Als de grondstoffen schaarser worden en als het bezit van strategische
grondstoffen macht en welvaart opleveren staan ons misschien nog oorlogen
te wachten omwille van deze goederen. Hoe zit het met de relatie tussen
duurzaamheid en geweld in dit licht? Geopolitieke verschuivingen op aarde
vinden al lang plaats, maar nu dreigt Europa als belangrijke plek op de
wereldkaart marginaler ter worden, omdat onderling nationalistisch gekrakeel
een gezamelijk optreden frustreert. De relatie tussen duurzaamheid en
ruimte, tussen duurzaamheid en tijd in het algemeen, maar vooral ook in het
bijzonder van de huidige ontwikkelingen is nauwelijks filosofisch onderzocht
en bereflecteerd.

Hier ligt een berg aan werk. Werden mensbeelden tot nu toe vooral vanuit
een antropocentrisch perspectief ingekleurd, nu is het tijJd om ook andere
perspectieven in te nemen zoals een biocentrisch, een technocentrisch of
een cybernetisch perspectief. Wat stelt de aarde en de mens voor in de
ontwikkeling van de kosmos?

Jean Francois Lyotard spreekt over een kosmische catastrofe als de zon
ontploft. Alle vragen rond het menszijn, alle filosofie is in één klap overbodig.
Maar zover is het nog niet en het perspectief is wel erg ver voorruit geplaatst.
Miljarden jaren verder is er misschien helemaal geen aarde en geen mens
meer om opgezogen te worden in deze ondergang.

Odo Marquard spreekt over de mens als een homo compensator. De mens is
uit op het bevredigen van zijn behoeftes en wil alle gebreken en tekorten, elk
tekortschieten compenseren. Als veel van ons consumptiegedrag gekleurd is
door de wens om tekorten te compenseren, aan te vullen, op te heffen, hoe
moeten wij dan rigoureus de koers verleggen als consumptie ook veel
negatieve bijeffecten heeft zoals boven reeds aangegeven? Veel groepen in
de samenleving die kritisch staan ten opzichte van onze economie die op



groei is gebaseerd door consumptie dringen hier op aan. Maar wat is hier de
koers, wat is verleggen, wat is rigoureus? Ook hier geldt weer dat de
complexiteit en de verwevenheid van de systemen roet in het eten gooien bij
veel mooie plannen. Als verspilling een soort van weeffout is in onze
economie — een vorm van groei die zich niet laat inperken omdat we anders
financieel armer worden, omdat we economisch gezien achteruit gaan — dan
is dat niet meteen opgelost met de investering in duurzamere producten.
Duurzaamheid en verspilling, duurzaamheid en consumptie, duurzaamheid
en soberheid, welvaart, en de acceptatie dat minder ook goed kan zijn, het
zijn net zoveel mogelijkheden als onmogelijkheden om te realiseren. De
ambivalentie in het denken dat onze rationele beslissingen doorslaggevend
zullen zijn tegenover het idee dat passiviteit soms beter is (de aarde zou het
beste af zijn met een mensheid die uitsterft) maakt de zaak er niet
makkelijker op. Veel politici geloven nog in het sprookje van de
beheersbaarheid en stellen wetgeving voor om de toekomst in goede banen
te leiden, maar ook zij hebben geen zicht op het tempo van de
ontwikkelingen en de complexiteit ervan. Ook de politiek holt mijlen
achteraan. Het is teveel, te ingewikkeld, te snel en te onoverzichtelijk om op
te anticiperen.

In die zin is ook duurzaamheid een echte aporie die onbeheersbaar blijft.
Accepteren dat het zo ligt en roeien met de riemen die je hebt blijven dan
over, ook voor de filosoof. De toekomst is ongewis. Maar dat betekent niet
dat we haar visieloos of zonder principiéle keuzes vooraf tegemoet moeten
treden. Vrijheid ontwikkelt zich meestal gaandeweg. “Rethinking relations,
rethinking freedom, rethinking sustainabilty” is een proces dat voortdurend
moet plaatsvinden. Misschien ligt daar wel de echte uitdaging voor de
toekomst.

John Hacking 2012

Geubliceerd in:

Splijtstof, Jaargang 40, nummer 3, Jubileumnummer 2012 p. 41-46

“Alles im Griff”

Dat geeft een kick als je het gevoel hebt dat je de touwtjes strak in handen
hebt, dat je meester bent over de situatie, dat je bent voorbereid en klaar,
wat er ook gaat gebeuren. En, je verwacht niet dat er dingen plaats gaan

vinden die je uit je evenwicht zullen halen. Kortom je bent blij, je voelt je
goed, het gaat goed.



Natuurlijk heb je dat gevoel niet elke dag. Soms kan het behoorlijk
tegenzitten en schijnt de hele wereld je tegen te werken. Als niets uit je
handen komt of als je alles laat vallen wat je aanraakt. Dat heb je je dag niet.
Ben je niet blij, want het gaat niet goed.

Dat is precies het omgekeerde gevoel van “Alles im Griff”. En als daar ook
nog bijkomt dat je toekomst op losse schroeven komt te staan omdat je
geen zekerheid hebt met betrekking tot een relatie, tot een baan, tot een
gelukkig leven, dan kan het behoorlijk beroerd voelen. “Nichts im Griff!”

En toch is dat laatste eigenlijk kenmerkend en fundamenteel voor onze
menselijke existentie. Uiteindelijk hebben we niets in handen, houden we
niets in handen omdat we sterfelijk zijn. Onze existentie is er een “zum Tode”
zoals de Duitse filosoof Martin Heidegger het zo mooi heeft uitgedrukt. Mooi
en zwartgallig, maar wel realistisch.

Dat gezegd hebbende kunnen we verder. Kijken wat we dan wel in handen
hebben. Kijken waar we dan wel blij en gelukkig van kunnen worden. En dat
kan veel zijn, heel veel zelfs als we leren te relativeren, als we leren om niet
alles te willen hebben, of op teveel dingen onze zinnen te zetten.

Is dat nodig? Jazeker. We leven in feite in een maatschappij waarin schaarste
belangrijker wordt omdat de grenzen van de economische en materiéle groei
zo langzaam aan bereikt zijn. Als wij in een samenleving leven waarin, zo Jan
Jonker, hoogleraar duurzaam ondernemen aan de Radboud Universiteit te
Nijmegen, in een interview in de NRC zegt, dat vorig jaar 43 miljard dollar
besteed is aan voedselhulp en 18.000 miljard dollar aan het redden van de
bankensector, dan is er iets goed fout in deze samenleving.

Wie profiteert van wie, wie gaat erop vooruit en hoelang zal dat nog duren.
Als de massa’s wakker worden die nu nog kind van de rekening zijn zal onze
wereld grondig veranderen. Hopelijk niet gesmoord in bloed, als wraak voor
zoveel en zolang gedragen onrecht. Binnenkort kan iedereen toegang krijgen
tot de noodzakelijke informatiebronnen en kan echt iedereen zelf
reconstrueren hoe wij onze menselijke geschiedenis gestalte hebben
gegeven. Het verschil tussen de “have’s and have’s not” is al eeuwen
reusachtig. Daar wordt niemand echt blij van.

Jan Jonker pleit voor een nieuwe wijze van denken om het idee dat
vooruitgang alleen maar gebaseerd is op economische groei en consumptie
een halt toe te roepen, of beter om het om te buigen naar een meer
duurzame wijze van produceren, consumeren en samenleven.

Maar hoe kunnen we anders gaan denken? Hoe de noodzakelijke switch
maken naar een duurzame en rechtvaardige samenleving? Doorgaan met
hetzelfde is niet slim. Maar hoe dan anders? Meer cyclisch gaan denken,
meer produceren op een wijze waarop grondstoffen niet verdwijnen maar her



inzetbaar zijn? Om maar een aspect te noemen. En dat is de buitenkant. Hoe
zit het met de binnenkant?

Met ons leven is veel winst te behalen als wij ervan doordrongen raken dat
wij zelf ook onderdeel van dit proces zijn. Als we in staat zijn om een pas op
de plaats te maken, de diepte in met ons ervaren en denken in plaats van
vooruit, en van meer en meer. Bijvoorbeeld: weten dat je leven eindig is,
waarom dan eeuwig willen leven? Waarom steeds meer bezit, steeds meer
macht, steeds meer genot? Ook wij kunnen een cyclisch leven voeren in
plaats van een ratrace tegen de klok. De natuur toont het ons elk seizoen. In
die kringloop zijn we opgenomen, we maken er al op een natuurlijke wijze
deel vanuit. Het is nu alleen nog zaak ons denken en ons handelen hieraan
aan te passen. “Alles im Griff” is dan helemaal niet meer nodig, dat scheelt
een hoop stress.

John Hacking
5 februari 2013

*kkkkk

Strategisch plan 2014-2019

Tijdens de druk bezochte nieuwjaarsrede van onze nieuwe bestuursvoorzitter
Gerard Meijer, een bijzonder gezellige gebeurtenis, werd het nieuwe
strategisch plan aangestipt voor de komende vijf jaar. Reden om te pleiten
voor de twee belangrijke thema’s als onderdeel van dit plan waardoor het
streven naar kwaliteit op het terrein van onderzoek, onderwijs en
dienstverlening (doelstellingen uit het vorige plan) een extra impuls kan
krijgen. Die twee thema’s zijn duurzaamheid en zingeving. Het lijkt misschien
vanzelfsprekend dat deze thema'’s rol spelen in een strategisch plan maar
zonder expliciete uitwerking en onderbouwing blijven ze een beetje in de
lucht hangen net als het begrip kwaliteit. Duurzaamheid is niet alleen
maatschappelijk relevant omdat het een ‘hot item’ is m.b.t. een menselijke
en leefbare samenleving ook naar de toekomst toe, het geeft de universiteit
als organisatie ook een middel in handen om meteen kritisch te kijken naar
bedrijfsvoering, samenleven en samenwerken op de universiteit zelf.

Duurzaamheid en duurzame ontwikkeling versta ik hier als overkoepelende
begrippen die zowel leefmilieu als interacties binnen dit milieu beschrijven.
Dus vooral ook menselijke relaties vallen hierbinnen. Duurzaamheid
beperken tot milieuproblematiek, klimaatopwarming en vervuiling is een
vorm van kortzichtigheid die geen recht doet aan de complexe
samenhangen in onze maatschappij. Vanuit milieutechnisch en economisch
standpunt wordt sowieso al veel aandacht besteedt aan duurzaamheid op
deze universiteit. Wat ik centraal zou willen stellen is ook en vooral de



duurzaamheid van relaties en verbanden tussen mensen. Daarmee ben ik bij
mijn tweede thema zingeving.

In elke organisatie en elk werkverband speelt de vraag ‘waarom doe ik het’,
waarom ben ik actief in onderzoek, onderwijs, en in mijn werk als
schoonmaker, tuinman, secretaresse. Niet alleen vanwege de materiéle
middelen, de pecunia, maar ook omdat het een zekere bevrediging geeft en
omdat het een bijdrage levert aan een groter geheel. De definitie van dit
grotere geheel kan natuurlijk uiteraard heel verschillend zijn, maar
bijvoorbeeld de bijdrage van onderwijs en onderzoek aan de maatschappij
en het maatschappelijk welzijn, de vooruitgang van de wetenschap, de
bevordering van intermenselijke relaties en het kweken van begrip, het
verkrijgen van inzichten, om maar een paar doelen te noemen, is in feite een
vorm van zingeving. Individuele onderzoekers dragen hieraan bij en plukken
hiervan de vruchten door ‘zin’ in hun werk te ervaren, en breder krijgt de
universiteit als organisatie een zinvolle plek in de samenleving. Dit kan alleen
maar als de bijdrage van de universiteit als geheel in en aan de samenleving
maatschappelijke betekenis heeft. Dus waarom niet criteria formuleren in het
strategisch plan om de bijdrage aan een duurzame ontwikkeling en een
toename van zinvolheid te operationaliseren in de maatschappelijke context
waarin de universiteit zich als organisatie beweegt. Dat geeft de organisatie
meteen een instrument in handen om dat ook in de eigen kringen te
bevorderen en te toetsen. Dus wat de universiteit bijdraagt aan de
maatschappij ook intern vertalen in werkverhoudingen,
inspiratiemogelijkheden en samenwerken om deze doelen te verwerkelijken.

Als wij over een universiteit spreken op bijzondere grondslag geven de
begrippen duurzaamheid en zingeving een blikrichting aan waarin gedacht
kan worden. Zet filosofen en andere betrokkenen aan het werk om deze
begrippen te operationaliseren binnen de kaders van een strategisch plan,
school medewerkers en studenten in het toepassen van de middelen om van
je werk- en studieplek een als zinvol en duurzaam ervaren plek te maken en
denk daarbij ook aan het ondersteunend personeel zonder welk de hele
universiteit geen dag open kan zijn. In alle redevoeringen (rond
bezuinigingen) komt het ondersteunend personeel er meestal het meest
bekaaid van af. Niet echt een vorm van ‘compagny-thinking’ of van
duurzaam ondernemen met aandacht voor relaties en verbanden. Er is nog
veel winst te behalen. De eerste stap is het formuleren van heldere doelen.
Duurzaamheid en zinvolheid toegepast op en in het universiteit functioneren
kunnen daarbij behulpzaam zijn.

John Hacking

*kkkk



Leven in de bubbel

Bij velen staat het leven in het teken van dagelijkse bezigheden: werken,
studeren, ontspanning, maaltijden, sport en culturele activiteiten, reizen,
slapen. Als je dan opeens je niet lekker voelt en naar de dokter gaat die je
meteen doorstuurt voor onderzoek in het ziekenhuis — en je krijgt dan het
bericht dat het helemaal niet goed zit met je gezondheid en lichamelijke
conditie — dan kun je dit ervaren als een shock. Alsof een bom afgaat in je
bestaanszekerheid waar je tot nu toe blindelings op hebt vertrouwd en waar
je eigenlijk, omdat het best wel goed ging, nooit echt aan hebt getwijfeld.
Zeker als er ziektes worden geconstateerd die zeer nadelige gevolgen zullen
hebben of die eindigen met je dood. Opeens staat je leven dan in een heel
ander perspectief — alles waar je dacht op te kunnen bouwen dreigt als
drijffzand onder je voeten weg te glijden. Wat dan? Hoe je hiertoe verhouden
en kan dat wel? Je hebt geen keuze, je zult wel moeten, het mes staat je als
het ware op de keel. Deze ervaringen zou je ook kunnen zien als het
doorprikken van de ‘bubbel’ waarin je tot nu toe hebt geleefd: het idee van
‘alles gaat goed’ en sterker zelfs ‘mij kan niets overkomen’. Het “Veronica-
gevoel” noem ik dat wel eens: je bent jong en je wilt wat, de wereld ligt aan
je voeten. Maar O wee als het onheil je wereld binnenkomt. Als de
zekerheden die je dacht te hebben zomaar uit je handen worden geslagen.

Maar misschien is het wel normaal en ook geestelijk gezond om niet elke
dag stil te staan bij mogelijke onheilstijdingen, mogelijk ongeluk dat je leven
kan treffen. Misschien is onze psyche wel zo gevormd dat we in een ‘bubbel’
willen en kunnen leven omdat het zo het meest leefbaar is. Misschien is het
daarom wel zo dat we ons zo kwetsbaar en machteloos voelen als die
zekerheid onder druk staat en als onheilstijdingen ons treffen. Dit alles is op
het microniveau, op grotere schaal spelen soms dezelfde mechanismen. Een
voorbeeld vanuit een Westers perspectief: je groeit op in een niet armlastig
gezin met veel mogelijkheden, je bedje is als het ware al gespreid, dat kan
dan heel vanzelfsprekend lijken. Jouw leven hier in West-Europa, een goede
opleiding, mooie woonomgeving, kansen op een goede baan, en ook een
leuke partner, lijkt vanuit het perspectief van een ‘loonslaaf’ in Bangladesh
een lot uit de loterij. Of als je in een land als Afghanistan als meisje in een
dorp bij heel arme ouders wordt geboren, ziet het leven er heel anders uit.
Geen kansen, geen emancipatiemogelijkheden, vroeg uitgehuwelijkt,
onderdanig aan de man, alleen maar het huishouden en geen opleiding,
kortom een leven in een heel andere context met een heel ander perspectief.
Ook dan leef je misschien in eensoort van ‘bubbel’ maar dat is weer een heel
andere ‘bubbel’ dan de ‘bubbel’ van de welvarende Westerling.

Stephan Lessenich, schrijft over ‘bubbels’ op eenmacroniveau. Hij schrijft
over de collectieve werkelijkheid waarin we leven in het Westen. Over
opgroeien en leven in de rijkere landen en onze blindheid voor andere



perspectieven. Dat doet hij in zijn boek: Neben uns die Sintflut. Die
Externalisierungsgesellschaft und ihr Preis. Daarin beschrijft hij hoe arme
landen en hun bewoners die prijs betalen voor onze welvaart en de groei van
onze welvaart. Een thema waarvoor we vaker blind zijnen als we het al willen
zien, willen we het eigenlijk niet weten want die kennis heeft gevolgen. Inzien
dat onze welvaart, onze economische groei en winsten voor een groot deel
gebaseerd zijn op de verliezen van anderen in armere landen heeft
consequenties voor ons eigen gedrag en voor de vanzelfsprekendheid
waarmee wij van goederen genieten. Lessenich schrijft:

Zunachst wurde gezeigt, wie die gesamte, individuelle wie kollektive
Lebensflhrung in den reichen Gesellschaften des globalen Nordens auf
einem schon seit langem praktizierten, groB angelegten System ungleichen
Tauschs beruht: In weiter Ferne, an den vielen Peripherien der
kapitalistischen Weltdkonomie, werden Arbeiten erbracht, Ressourcen
gefordert, Giftstoffe freigesetzt, Abfalle gelagert, Landstriche verwUstet,
Sozialraume zerstort, Menschen getétet — fur uns, flr die Menschen in den
Zentren des Wohlstands, fur die Ermoglichung und Aufrechterhaltung ihres
Lebensstandards, ihrer Lebenschancen, ihres Lebensstils. Sodann wurde in
einem zweiten Schritt nachgezeichnet, wie sich diese Zentren des
Wohlstands von der sie ndhrenden und entlastenden AuBenwelt abschlieBen,
oder genauer: wie sie »fremde« Lebenswelten als ein »AuBen« konstruieren,
auf das sie zur Sicherung ihrer Lebensweise zugreifen kénnen, ohne selbst
jedoch von diesem in ihrer Integritat berthrt zu werden. Die Beziehungen
zwischen Zentren und Peripherien sind nach dem Prinzip der
Halbdurchlassigkeit gestaltet: Wahrend nach »auBen« viel geht, soll nur
wenig nach »innen« gelangen. Die globale Mobilitdtskluft zugunsten des
globalen Nordens ist daflr ein treffendes Beispiel: Die eine Halfte der Welt
bereist kollektiv die andere, eroffnet dieser aber nur einen hdchstselektiven
Zugang zu ihrem eigenen Wirtschafts- und Sozialraum. Wie die Lebens- sind
auch die Bewegungschancen offensichtlich global teilbar — und effektiv
geteilt. Was den einen mdoglich ist, bleibt den anderen verwehrt: Das nennt
sich dann das Zeitalter der »Globalisierung«.

Spaanse kust waar viuchtelingen in bootjes aankwamen

We hebben ons gespecialiseerd op het maken van winsten — en de anderen
vastgelegd op het verlies. lemand betaalt de rekening van onze welvaart.
Onze welvaart is gebouwd op kosten van anderen die de lasten dragen. Dit
model noemt Lessenich de externaliserings-maatschappij. Het is een
structuurmodel dat al eeuwen lang zo werkt — net zolang als het kapitalisme
bestaat (500 jaar) in steeds wisselende globale constellaties en
mechanismen. Kapitalisme moet om te blijven bestaan steeds verder uitdijen
en zijn werkingsgebied steeds verder uitbreiden. Groei is het adagium, want
zonder groei kunnen de winsten niet groeien. Lessenich hierover:



Rob Nixon, ein wie Angus Deaton an der Universitét Princeton lehrender US-
amerikanischerUmweltforscher, fasst diese globale Konstellation als ein von
den hochindustrialisierten Landern dieser Welt ausgehendes Wechselspiel
von Uberdehnung und Auslagerung, outsizing und outsourcing: Der
westliche Wohlstandskapitalismus greift, getrieben von seinem inneren
Wachtstumszwang, weltweit auf immer mehr und immer neue natirliche wie
menschliche Ressourcen zu- und walzt die Folgekosten dieser
Expansionsbewegung auf seine AuBenwelt ab. Dass ihm dies gelingt und
stets aufs Neue gelingen kann, liegt an seiner dominanten Position im
Weltsystem, an der Verschrankung van 6konomischer und politischer Macht.
Diese ermdglicht es den Gesellschaften des globalen Nordensnicht nur, eine
strukturelle Gleichgultigkeit an den Tag zu legen, im Sinne der fraglosen
Annahme einer prinzipiellen Verfligbarkeit all jener Ressourcen, deren es zur
Fortsetzung ihrer expansiven und externalisierenden Dynamik bedarf. Die
imperiale Lebensweise der »Uberentwickelten« Gesellschaften beruht zudem
auf der Macht zur Unwissenheit, auf einem kollektiven Habitus, den Nixon
»imperialen Provinzialismus « (bzw., bezogen auf die USA, ,,superpower
parochialism®) nennt: die Macht, sich Uber die Folgen seines Handelns nicht
nur keine Rechenschaft ablegen, sondern diese nicht einmal zur Kenntnis
nehmen zu mussen, das Recht auf Nicht- Wissen fur sich in Anspruch
nehmen zu kénnen.

Bij dit externaliseringsproces spelen sociologisch gezien volgens Lessenich
drie factoren een rol namelijk macht, uitbuiting en gedrag. De asymmetrie
van de macht (en daarop gebaseerde rijkdom) in de wereld, de
globaliserende uitbuitingsmechanismen en een vorm van
externaliseringsgedrag, dat door beide vorige factoren in stand wordt
gehouden. We leven niet boven onze stand, nee we leven boven de stand
van anderen, zij betalen de prijs voor het in stand houden van onze welvaart.
Omdat we denken dat ons gedrag ‘normaal’ is, dat het ‘normaal’ is dat wij
kunnen genieten van onze welvaart ‘die we met eigen handen hebben
verdiend’, zo luidt het frame waarin we onze ‘bubbel’ presenteren, worden
tegengeluiden, kritische stemmen en protesten weggewuifd. Als we ze wel
ter harte zouden nemen, als we werkelijk zouden streven naar
gelijkwaardigheid en eerlijke verdeling van onze welvaart zou onze
maatschappij er anders gaan uitzien. Maar onze zelf opgebouwde grenzen,
ook virtueel, zijn sterk. Politieke partijen verkondigen standpunten om onze
belangen voorop te stellen en te verdedigen. “America first” komt niet uit de
luchtvallen maar is een algemeen geaccepteerd gevoelen. En veel andere
landen zullen het hier in principe, namelijk met betrekking tot hun eigen land,
mee eens zijn. In de kapitalistische economie geldt het recht van de sterkste.
Lessenich gaat nader in op deze combinatie van onverschilligheid,
onwetendheid en ignorantie in de rijkere landen:



Gleichgultigkeit und Unwissenheit, Indifferenz und Ignoranz muss man sich
leisten kdnnen. Sie sind gelebte Zeichen einer Welt, in der die Herrschenden
selbst noch das Wissen um ihre Herrschaft auszulagern vermégen — und
diese damit unsichtbar machen kénnen. Lange Zeit war die
Externalisierungsgesellschaft duBerst erfolgreich darin, eine solche
Unsichtbarkeit herzustellen: Das Sicherheitsmanagement an den
AuBengrenzen unserer Wohlstandswelt konnte ebenso hinter einem Schleier
des Nicht-Wissens bzw. des Nicht-Wissen-Mussens verschwinden, wie die
Praktiken der Ressourcenvernutzung und Umweltverschmutzung irgendwo
im Jenseits des eigenen Erfahrungsraums versickern konnten. Und das
Unsichtbarkeitsregime wurde mit der Zeit immer weiter perfektioniert, vom
stofflichen Mullexport ans andere Ende der Welt bis hin zur Auslagerung der
virtuellen Mullentsorgung ans untere Ende der globalen Sozialstruktur.

Denn auch das gehdrt zur Externalisierungsgesellschaft in ihrer
gegenwartigen Gestalt: die »Mullabfuhr im Internet, betrieben von »digitalen
Putzkolonnen« in den Billiglohnlandern des globalen Sidens — Heerscharen
von Bildschirmarbeitern, die fir die Internetfirmen unseres Vertrauens jeden
Tag Millionen van Bildern auf ihnre moralische Vertréglichkeit hin tGberprifen.
Rund am die Uhr sorgen sie dafur, so Till Briegleb in einem beeindruckenden
Bericht aus der verborgenen Parallelwelt unseres sozialen
Netzwerkuniversums, »dass wir bei Facebook ein Profilbild sehen, das einen
abgehackten Kopf zeigt, bei Youtube kein Video mit Kindesmissbrauch
finden oder bei Instagram Grumpy Cat nicht in einer Serie mit
geschredderten Kiken und gehauteten Hunden auftaucht«. Wie, diese
Horrorbilder loschen sich nicht von allein? Die bése Seite der Macht virtueller
Realitat lost sich nicht von selbst in Wohlgefallen auf, oder wenigstens mit
Hilfeselbsttatiger Suchalgorithmen? Nein, unser »Psycho-Mull« wird in
entfernten Landern abgeladen, meist in Stidostasien, wo die wohlklingend
»Commercial Content Moderation« (CCM) genannte Drecksarbeit seiner
Entsorgung fir uns von anderen erledigt wird, von Hand, von Menschen aus
Fleisch und Blut. Die neben dem Hungerlohn auch die psychischen Folgen
selbst zu tragen haben: ,Von Libidoverlust tUber Schlafstérungen zu
Depressionen, Alkoholismus und paranoidem Misstrauen gegenlber anderen
Menschen reichen die Leiden, die das stumme VerschlieBen des
Bilderhorrors im eigenen Kopf erzeugt.« Alles so schén bunt hier in der
schénen neuen Medienwelt des globalen Nordens? Aber selbstverstandlich.
Solange der Rest der Welt mitspielt.

Vanuit onze veilige Westerse ,bubbel‘ kan het daarom zijn dat je ruw wordt
wakker geschud als je oog in oog komt te staan met de mensen in 3e wereld
landen en de situatie waarin zij hun leven moeten doorbrengen. Als je de
afvalbergen bezoekt bij de grote miljoenensteden in Afrika en Azié waar ook
grote delen van het Westers afval terecht komt. Als je kennis maakt met de
gevolgen van chemische rampen in plaatsen waar deze hebben
plaatsgevonden (Bhopal India) of met de gevolgen van mijnbouw in landen



als Brazilié (de ramp in Mariana Minas Gerais 2015), de monoculturen van
sojabonen, palmolie en de onvoorstelbare hoeveelheden pesticiden
(Glyfosaat, ook bekend onder de naam Roundup van het bedrijf Monsato)
die daarvoor worden ingezet, dan kom je misschien op andere gedachten.
(Inmiddels is glyfosaat ook al aangetroffen in de moedermelk, in bier en tal
van andere stoffen in West Europa). De contouren van de ‘bubbel’ waarin we
leven zijn opeens zichtbaar. Lessenich schrijft dat het zal uitlopen op
veranderingen. Maar hoe die veranderingen eruit zullen zien is nog ongewis.
Zeker is dat het zal veranderen, Klimaatverandering en vluchtelingenstromen
zullen grote gevolgen hebben en simpele politieke stellingnames die de
problemen wegwuiven, getuigen van een verschrikkelijke egoistische en
kortzichtige domheid die alleen maar meer ellende voor mensen zal
veroorzaken. Lessenich hierover:

Doch die Verhéltnisse, sie bleiben nicht so. Der Preis der Externalisierungs-
gesellschaftwird zunehmend sichtbarer, die Kollateralschaden unseres
gesellschaftlichen Fortschritts- und Entwicklungsmodells lassen sich immer
weniger Ubersehen — soweit entfernt sie uns auch scheinen mégen:
Schmutzarbeit in den Werkhallen des globalen Stdens, Giftmulldeponien in
den Metropolregionen Afrikas und Asiens, Fllchtlingslager an den Grenzen
von Dritt- und Viertstaaten, schmelzende Polarkappen und steigende
Meeresspiegel am anderen Ende der Welt. In weiter Ferne — so nah: Was
lange Zeit verborgen schien, lasst sich mittlerweile nicht mehr ohne weiteres
ignorieren. Die langanhaltende, letztlich bis heute intakte “>Normalitat< der
Externalisierung”, so Immanuel Wallerstein, der Doyender soziologischen
Weltsystemforschung, »ist zu einer Kindheitserinnerung verblasst.« Kosten
abzuwaélzen und die Gewinne einzustreichen, Schaden auszulagern und den
Nutzen davon zutragen, und bei alldem noch so zu tun, als ob nichts wére:
Das ist heute immer weniger oder jedenfalls zunehmend schwerer mdglich.
Friher war nicht alles besser, aber doch einiges leichter — sei es, den
wirtschaftlichen Wiederaufstieg Nachkriegsdeutschlands zu einem »Wunder«
zu erkléaren oder den Landern der »Dritten Welt« bei guter Fihrung und
erwiesener Freundschaft mit dem Westen die unaufhaltsame Entwicklung zur
Wohlistandsgesellschaft zu versprechen. Heute wissen wir, dass der Zug des
Fortschritts nicht Gberall halt. Wir kbnnen uns der Einsicht nicht langer
erwehren, dass er flr viele Menschen und weite Teile der Welt schlicht
abgefahren ist. Und wir kbnnen uns auch nicht mehr dagegen wehren, dass
uns deren Elend immer unverhohlener und schonungsloser vor Augen tritt.

Of we het willen of niet: de ‘bubbel’ waarin we ons collectief hebben
gewenteld wordt doorgeprikt of is al op veel plaatsen doorgeprikt. Ons
kapitalistisch neoliberale groeimodel ten kosten (en over de ruggen) van
anderen zal aan zijn grenzen stoten. De wal keert het schip. Grondstoffen zijn
eindig. Technische antwoorden zijn niet de enige en ook niet afdoende,
gezien de complexiteit van de uitdagingen. Technici zullen deze problematiek



niet kunnen oplossen, hoe graag techneuten dat ook zouden willen. De prijs
van geweld en het willen beheersen van mensen zal hoog zijn. De
beschaving schudt op haar grondvesten als egoistische heersers opgehitst
door hun volgelingen hun gang kunnen gaan en meer schade aanrichten dan
een samenleving kan verdragen. Er staat veel op het spel. Tegenkrachten zijn
gevraagd, mensen die zich inzetten voor humanitaire antwoorden, stappen
op weg naar opheffing van ongelijke machtsrelaties, klimaatrechtvaardigheid,
een eerlijke verdeling van goederen en grondstoffen, rechtvaardigheid met
een grote hoofdletter die geen enkele partij uitsluit. En kennisvergaring, goed
onderzoek naar werkelijke mechanismen van onderdrukking en uitbuiting,
het delen van die uitkomsten, het verkleinen van de onwetendheid en
onverschilligheid. Een immense taak. Maar er is geen tijd om te dralen of
omte blijven wachten.

John Hacking
23 november 2018

Bron: Lessenich,Stephan, Neben uns die Sintflut. Die
Externalisierungsgesellschaft und ihr Preis, Berlin 2016 (Hanser). Pag.
179-183

*kkk

Overbodig

Vergankelijkheid, kortstondigheid, sterfelijkheid, het zijn begrippen die wij als
mensen in ons leven concreet tegenkomen in de ervaringen die wij
ondergaan. Ons leven is vergankelijk. Gedachten komen en gaan en zijn
kortstondig; op het einde van ons leven wacht ons de dood. Dat kan zijn na
een lang leven maar het kan ook lang daarvoor door een ongeluk, een
natuurramp of een ziekte. Wat opvalt in de voortplanting van planten, dieren
en mensen is de hoeveel zaad die wordt geproduceerd om een enkel
exemplaar voor te brengen. Slechts een eicel bevrucht een zaadcel (bij dier
en mens), van de honderdduizend zaadpluisjes van een plant komen er
slechts enkele tot leven als nieuwe plant, de rest gaat verloren. Waarom deze
overvloed, waarom deze op het eerste oog lijkende verspilling? Waarom gaat
het op deze wijze en wordt er niet efficiénter omgegaan met materiaal en
energie? Veel is overbodig, overtollig, niet bruikbaar. Maar nu redeneer ik als
een industrieel die met zo weinig mogelijk kosten, dus materiaal en mensen,
een product wil produceren voor een zo hoog mogelijke prijs. Ik overdrijf. 1k
weet het. Maar zo lijkt het soms te werken in onze samenleving: winsten
maximaliseren en kosten drukken. Al het overbodige wegsaneren, weg
bezuinigen, weg rationaliseren.



Maar de schijn bedriegt. In het VPRO programma Tegenlicht (24 maart 2019)
sprak Roland Duong over de overbodigheid van veel (nutteloos) werk in
bedrijven en bij de overheid. Managementlagen in een bedrijf bijvoorbeeld
waar het management vooral zijn eigen functie in stand houdt terwijl
ondertussen daardoor de bureaucratie groeit en groeit. Of we maken ons
onderdanig aan computers om zoveel mogelijk data vast te leggen: gevolg is
dat in de zorg soms meer tijd besteed wordt aan het registeren van
handelingen dan aan het helpen van patiénten.

In dit programma werd ook het maatschappelijk impact van sommige
beroepen tegen het licht gehouden. Een reclameman of een bankmanager
kost de samenleving meer dan dat het opbrengt. Daarentegen mensen die in
zorgende beroepen werken leveren voor de samenleving meer op dan dat ze
kosten. Dat zou je misschien niet verwachten, maar hier gaat het niet alleen
om loon en arbeidskosten. lemand die in een creche werkt maakt het
mogelijk dat anderen een beroep kunnen uitoefenen. Een bankdirecteur of
reclamemanager vliegt de wereld rond, vergadert en vergadert, laat
rapporten schrijven en strijkt grote winsten en bonussen op, maar niemand
anders wordt daar blij van. In feite zijn dit soort beroepen een vorm van
diefstal. Slechts weinigen profiteren hiervan en de maatschappij wordt er niet
beter van.

In dit zelfde programma kwamen mensen aan het woord die hun werk bij een
bedrijf of bij de overheid ervoeren als zinloos en overbodig. Het alternatief
was stoppen hiermee en iets anders gaan doen. Maar dat is makkelijker
gezegd dan gedaan. Kiezen voor geen inkomen, het opgeven van financiéle
zekerheid, is een keuze die niet iedereen durft te maken. Maar er zijn
uitzonderingen. Sommigen in dit programma hadden toch die stap gezet en
waren iets nieuws begonnen, bijvoorbeeld als kunstenaar. Ze hebben de
knoop doorgehakt en uiteindelijk gekozen om hun ‘bullshit-baan’ aan de
wilgen te hangen.

Inspirerend naar aanleiding van dit programma vond ik vooral de vraag om
eens bij jezelf en in je eigen leven na te gaan wat er allemaal eigenlijk aan
overbodigs schuilt, zaken waar je energie in stopt, waar je mee bezig bent en
die eigenlijk zinloos en nutteloos zijn. Een van de opmerkingen van Roland
Duong was dat wij als mensen misschien wel bang zijn voor het onbepaalde,
bang voor de vrijheid die alles open laat maar die ook geen zekerheid biedt.
We kiezen dan eerder voor nutteloos werk, een baan zonder inhoud, omdat
we graag zekerheid willen, dan voor de onzekerheid van een leven in vrijheid,
voor het volgen van je passie, voor dingen doen die je als zinvol en
waardevol ervaart.

Je ziet dat ook aan de volle agenda’s, geen dag, geen uur onbenut. Maar
waarmee, met welke activiteiten en wat leveren ze op? Als ik naar mijn eigen



leven kijk ontdek ik dat ik uren buiten kan zitten op de bank, kijken, niets
doen, af en toe een pot met planten verplaatsen en dat is het dan.
Nadenken, wat mijmeren, genieten. Is dat verspilling? Is dat zinloos? Ik
ervaar dat niet zo. |k vind het eerder verspilling van tijd en moeite om in een
winkel uren door te brengen op zoek naar passende kleding. Maar dat is
ieders eigen smaak. Ik ga liever uren wandelen. Daarin ervaar ik meer zin.
Daarom spreekt mij het thema ‘Niets’, ‘Leegte’ zo aan. Op het eerste gezicht
heb je niet zoveel in handen, maar puntje bij paaltje is dit thema voor mij een
toegang tot een zinvol en waardevol leven. Giovanni Rizzuto heeft er een
heel boek aan gewijd en een van zijn gedachten over eindigheid en het niets,
de relativiteit van ons bestaan, de schoonheid van het onvolmaakte, het
vergankelijke wil ik hier weergeven. Hij schrijft:

Een citaat uit Essays in Idleness van Kenko geeft inzicht in wat we de
Japanse esthetica van imperfectie en vergankelijkheid kunnen noemen:

If our life did not fade and vanish [... ], but lingered on forever, how little the
world would move us. It is the ephemeral nature of things that makes them
wonderful.

Weemoed over de eindigheid van de dingen maakt dat hun schoonheid
intenser wordt beleefd. Dit gevoel wordt aangeduid met de esthetische
categorie Mono no aware. Op het jaarlijkse festival, waar Japanners massaal
de kortstondige bloei van de sakura of kersenbloesem bewonderen, wordt
dit collectief beleefd. De term mono no aware is bedacht door de
literatuurwetenschapper Motoori Norinaga, die beweert dat in Het verhaal
van Geniji (11e eeuw n. Chr. ), de eerste en beroemdste Japanse roman, alles
zou draaien om deze specifieke beleving van schoonheid. Mono no aware
betekent verwondering (aware) over de dingen (mono) vanuit een verhoogde
ontvankelijkheid voor hun vergankelijke schoonheid. Dit is de esthetisering
van de boeddhistische gedachte dat de werkelijkheid dharmisch en niet-
substantieel van aard is. Er wordt genoten van de kortstondige schoonheid,
maar altijd met een weemoedige ondertoon. Vergankelijkheid wordt
zichtbaar in het vluchtige moment, maar ook in de "imperfectie van een
breekbare materie”. Hier snijden tijd en ruimte elkaar in het hart van de
werkelijkheid. Deze onvolkomenheid wordt benadrukt in een andere
esthetische categorie die wabi-sabi, of schoonheid van het onvolmaakte,
wordt genoemd. Wanneer schoonheid over haar hoogtepunt heen lijkt te zijn,
verliest ze niet haar glans. Integendeel, zij maakt intenser deel uit van dat
wat aan verval ten prooi valt. Wabi-sabi drukt imperfectie uit die tastbaar
wordt in de onregelmatigheid van materie en vorm:

In all things, perfect regularity is tasteless. Something left not quite finished
is very appealing, a gesture towards the future.



Citaat uit: Rizzuto, Giovanni, Denkend aan niets. Naar een filosofie voorbij
ietsisme en nihilisme, Leusden 2018, (ISVW Uitgevers) p. 175-176

Het programma Tegenlicht maakte duidelijk dat onze hang naar beheersing
en perfectie niet garandeert dat er dan ook een goed eindresultaat te
wachten staat. Het is eerder omgekeerd. Hoe meer in de greep van de drang
om te beheersen, hoe meer zinloosheid er aan de randen ontstaat.
Overbodige functies, overbodig gedrag, overbodige investeringen. En dat
alleen maar om nog meer greep op de werkelijkheid te krijgen. Vergelijk de
investeringen die door grote bedrijven gedaan worden om greep te krijgen
op hun consumenten, hun koopgedrag, hun opvattingen en voorkeuren.
Hoeveel mensen werken bij Google, Facebook om deze miljardenindustrie
draaiende te houden en te laten groeien? Hoeveel soorten namen voor
managers worden bedacht om dit circus in de lucht te houden? In de politiek
zZie je hetzelfde: politici vinden zichzelf uit als redders voor problemen die er
niet zijn, of ze creéren problemen om die vervolgens te willen oplossen.

Daarbij dragen hun partijen namen waarin vrijheid en democratie naar voren
komen maar waarbij in praktijk nauwelijks sprake is van vrijheid en van
democratische beslissingsbevoegdheid van de leden. Sommigen creéren
zelfs een ondergangsstemming, een doemscenario zich baserend om
obscure ondergangsprofeten om zelf als een Messias tegen het donkere
achtergrond licht van de Apocalyps te kunnen schitteren. Volslagen
overbodig. Je zou ook kunnen volstaan om binnen de bestaande
groeperingen het beste te geven om je ideeén gestalte te geven. De omweg
via een nieuwe partij is helemaal niet nodig. Dat laat alleen maar zien dat het
niet om je idealen gaat maar om jou als persoon. Je hebt een voetstuk nodig.
Ook al zo’n overbodige actie. Je kunt beter acteur worden dan je talenten te
misbruiken in de politieke arena.

Zo zijn er op elk terrein in onze samenleving gebieden waar het overbodige
net als zwerfvuil het levensplezier vergalt. Opruimen alleen helpt niet altijd.
Het is slimmer aan de bron het overbodige tegen te gaan. Bezint eer ge
begint. Het is vooral ook een laten, een loslaten, een niet willen beheersen en
sturen. Dat kun je makkelijk oefenen. Vooral en bovenal in je eigen leven.
Veel succes, of beter veel ervaringen van ‘niets’.

John Hacking
25 maart 2019

*kkkk



Innerlijke woestijn

To see a World in a Grain of Sand
And a Heaven in a Wild Flower

Hold Infinity in the palm of your hand
And Eternity in an hour.

Willam Blake

“Het is onze nederige overtuiging

dat het goddelijke en het menselijke

elkaar ontmoeten in het kleinste detail

van het naadloze kleed van Gods schepping,
zelfs in het laatste korreltje stof van onze planeet”

Paus Franciscus in Laudato si' (p.11)

Hoe ervaar je de wereld waarin je leeft? Hoe ervaar je jezelf? Hoe ervaar je
jouw lichaam dat je als het ware bewoont? Hoe merk je dat er samenhang
is? Voel je jezelf verbonden, of is er eerder sprake van een gevoel dat je een
soort van eiland bent in een oceaan van ‘vreemde’ anderen? Religieuze
bewustwording, religieuze gewaarwording wil eigenlijk zeggen: ontdekken
dat je niet alleen bent, dat er een samenhang is, dat er een groter geheel is
waarin je bent opgenomen. Een moment van inzicht dat jouw individualiteit
ver overstijgt zou in woorden uitgedrukt zo kunnen luiden:

In elke korrel zand
het goddelijke

In elke straal van licht
het sacrale

Religie en religieuze bewustwording wil eigenlijk zeggen: weten en ervaren
dat je verbonden bent en dat je door die samenhang en die verbondenheid
ook het gevoel hebt dat je gedragen wordt door een groter geheel. Een
geheel van verbanden, een geheel van zinsverbanden, betekenissen die de
betekenis die jij zelf aan je leven en aan je plek in deze wereld (en kosmos)
geeft, dragen en funderen, zij vormen als het ware niet alleen het omhulsel
maar geven ook een route aan, een kaart om je te oriénteren in de wereld.
Maar de mens is niet alleen een wezen dat betekenis geeft, de mens is ook
een wezen waarin het lichamelijke, het natuurlijke zich op een heel eigen
wijze manifesteert. De Encycliek Laudato si’ die deze komende week
aandacht krijgt in de Rooms Katholieke Kerk zegt:

“Men vergeet dat “de mens niet alleen
zichzelf makende vrijheid is. De



mens schept zichzelf niet. Hij is
geest en wil, maar hij is ook natuur.”

Laudato si' (p. 9-10)

Omdat je als mens ook lichamelijk bent en omdat je vanuit en met je lichaam
de werkelijkheid waarneemt, ervaart en erop reageert, zou je grosso modo
kunnen zeggen over het uiteindelijke proces: Leven = je lichaam verliezen,
stukje bij beetje. En het eindresultaat is uiteindelijk de dood. En met de dood
(die altijd komt) komt ook de vraag naar de zin van dit leven: is het en was
het de moeite waard? Was het de moeite waard om geleefd te worden, heeft
het vanuit mijn perspectief als mens wat opgeleverd voor mij en mijn relaties,
voor mijn bewustzijn en mijn welbevinden, voor mijn zingeving en mijn
betekenisvolheid, voor mijn bijdrage aan de wereld en aan de medemens?
Zie hier, het relationele is er volop in aanwezig. Als de vraag alleen zou
luiden: heeft het mij wat opgeleverd, dan zit je op een eiland, dan ben je een
heel erg narcistische persoonlijkheid, en in feite een heel tragisch figuur.
Want alles wat je dan niet gekregen hebt (van buiten jezelf) ervaar je dan als
tekort, of als een verlies. Dan ben je in je manipulaties niet geslaagd om
voortdurend in het middelpunt te staan van de aandacht en de
belangstelling. Dan ben je slechts een zwakke magneet geweest en geen
sterke, dan heb je weinig mensen aan je gebonden en is je gevoel van
geslaagd zijn misschien veel minder als je je waardering hiervan af laat
hangen. Anderen mensen zijn dan geen subjecten, geen mensen waar je een
gelijkwaardige relatie mee aangaat maar slechtws gebruiksvoorwerp. Dan
voel je jezelf thuis in een wereld van objectivering, in een wereld waar
paradigma’s gelden die de wereld (en medemens) tot object maken:

manipulatie

eendimensionaliteit

vijandigheid t.a.v. vriendschap, liefde, begrip

Het grote adagium luidt dan: TEGEN i.p.v. SAMEN

Laudatio si' gaat uitgebreid in op het technocratisch paradigma dat vaak als
zaligmakend in onze wereld wordt gepresenteerd. (Vgl. Laudato si’ p. 67). Je
zou het een nieuwe vorm van religie en van verbondenheid kunnen noemen,
een nieuwe vorm van religie die de hemel op aarde belooft aan de
volgelingen en de toegewijden aan dit paradigma. Maar weinigen zijn
uitverkoren, weinigen zijn echt toegelaten. Het wordt nooit een wereld waarin
gestreefd wordt naar welvaart en welzijn voor allen, ook voor de ‘minsten der
minsten’, de mensen in de marge, de ‘have-nots’ en daar zijn er nogal wat
van op deze wereld. RIJK zijn en RIJK worden gaat vaak ten koste van veel
anderen die dan in ARMOEDE blijven hangen omdat ze geen kansen krijgen,
omdat ze worden uitgebuit, omdat ze ‘kind van de rekening’ worden in een



wereld waarin hebzucht, afgunst en zelfzucht de boventoon voeren. Laudato
Si zegt in dit licht, verwijzend naar het boek van de Uittocht, Exodus:

De vrijheid van de markt is een afgod, een gouden kalf (vgl. Laudaot si’ p.
68).

Als mensen geen vaste baan hebben, moeten zien rond te komen wat de
dag hen brengt, als ze afhankelijk zijn van de goodwill van anderen, baantjes
voor een dag, dan kunnen zij nooit landen in zichzelf want zij voeren
voortdurend een strijd om het bestaan. Alle ‘loonslaven’ die in India 4 uur van
te voren te horen kregen dat ze niet meer konden werken omdat er dan een
totale ‘lock down’ zou plaatsvinden door het corona-virus, stonden opeens
op straat, zonder loon, zonder perspectief, zonder zekerheid. Miljoenen
probeerden naar huis te gaan, de plek waar ze vandaan kwamen, totale
chaos op de straten. Zij zijn het gezicht van de miljoenen en miljoenen
mensen die niet echt meetellen in onze maatschappij omdat ze geen vast
werk, geen vast inkomen en geen zekerheid hebben. Want arbeid = ook een
zinvolle plaats in de samenleving innemen, er toe doen, meetellen, waardevol
zijn, voor anderen maar vooral ook voor jezelf. Je gevoel van eigenwaarde, je
bent betekenisvol.

In onze samenleving zijn niet politici gevraagd die onder het mom de stem
van het volk te vertegenwoordigen, anderen die in hun ogen afwijken van
hun ideaal, aan de schandpaal nagelen als bedreiging voor het volk en met
name voor de welvaart van dat volk, zoals “America first”, “Holland first”
(Baudet, Wilders), “Farmers first” (Farmers Defence force), “White people
first” (Breivik, Alternative flr Deutschland, Front National, Forum voor
Democratie, etc. etc.).

Heiligen zijn gevraagd - een “School of Saints” die niet corrupt, maar
dienstbaar, deemoedig het goede voorbeeld gevend, voorgangers in
goedheid en bescheidenheid. Zij zijn nodig om de “spiraal van vernietiging,
van zelfvernietiging” te doorbreken. Want de politici die zo hard roepen dat
het volk gehoord moet worden en dat zij luisteren naar het volk, zij begrijpen
en verstaan het volk en hun angsten, hun verlangens en hun behoeftes,
roepen ook meteen om een sterke man (zelden of nooit een vrouw), die de
kastanjes uit het vuur zal halen. En elk middel is daartoe geschikt als het
doel maar wordt bereikt. Leugen en bedrog, uitgestreken smoelwerken,
stroopsmeerderij, glasharde ontkenningen, onderschrijven van idealen en
waarden die in een rechtsstaat gelden voor het publiek, terwijl het handelen
tegenover gesteld is, het hoort er allemaal bij als de man maar met zijn partij
aan de macht kan komen. En als het zover is, dan is het bijltjesdag. Dat
hebben we al vaak gezien in de recente geschiedenis: het begint met het
verbranden van boeken en het eindigt bij het verbranden van mensen. De hel
op aarde is dan een feit.



Laudato si’ spreekt over woestijnen: woestijnen in de samenleving en
innerlijke woestijnen. Mensen die de weg kwijt zijn en hun heil zoeken in
goederen, in consumptie, in genieten en het bevredigen van hun verlangens.
Maar deze zijn nooit genoeg bevredigd. Ze vragen steeds om meer:

“Daar de markt ertoe neigt een dwangmatig consumptie-mechanisme te
veroorzaken om zijn producten af te zetten, worden mensen uiteindelijk
meegezogen in een wervelwind van aankopen en overbodige uitgaven.” En
ook: “Obsessief consumeren is een subjectieve weerspiegeling van een
technisch-economisch paradigma. Er gebeurt wat Romano Guardini al
signaleerde: de mens “accepteert de gewone objecten en gebruikelijke
vormen van leven, zoals zij worden opgelegd door rationele plannen en
massaproducten en hij doet dit in het algemeen met de indruk

dat dit alles redelijk en juist is.” Guardini, Das Ende der Neuzeit p. 66-67 in
Laudato si’ (p. 117)

“Dit paradigma doet allen geloven dat zij vrij zijn, zolang zij een vermeende
consumptievrijheid hebben, terwijl in werkelijkheid een minderheid, die de
economische en financiéle macht heeft, de vrijheid bezit.” Laudato si' (p.
117)

Uiterlijke en innerlijke woestijnen hangen samen. Zoals een mens onderdeel
is van een wereld waarin hij bestaat, leeft en zichzelf en zijn relaties vorm
geeft, zo is een mens ook onderdeel en gevangen in de woestijnen die de
samenleving hem aanbiedt, oplegt, door de lokroep van de consumptie. Zij
groeien en groeien en Laudato si' legt de vinger op de wonde als zij zegt:
“Als “de uiterlijke woestijnen zich in de wereld vermenigvuldigen, omdat de
innerlijke woestijnen zo uitgestrekt zijn geworden” vormt de ecologische
crisis een oproep tot een diepgaande innerlijke bekering.” Laudato si' (p.
124)

Maar er is hoop:
De plantjes tussen de tegels
wat een optimisme.

Ondanks dat:

De innerlijke woestijnen:
de onvrede met zichzelf,
de onvrede met de situatie.
De innerlijke woestijn

rukt op.

Heiligen zijn gevraagd, geen schoothondjes, geen ja-knikkers, geen mee-
lopers, geen zakkenvullers, geen willoze slaven, geen opportunisten, geen



machtswellustigen, geen gelukszoekers in de politiek die alleen maar voor
eigen gewin bezig zijn, geen racisten en intolerante types die anderen weg
zetten om zelf beter te lijken, geen bange muizen die tegen anderen
opkijken, geen hypocriete profeten, geen doemdenkers, etc. etc.

Heiligen, zonder stralenkrans. Die dient nergens toe. Heilig wil zeggen: apart
gezet, apart omdat het bijzonder, kostbaar, waardevol is. Onze leefwereld is
waardevol, kostbaar. Onze aarde is waardevol, te kostbaar om haar te laten
leegroven door niets ontziende kapitalisten. Onze medemens is waardevol,
ongeacht ras, afkomst, kleur, religie, seksuele voorkeur etc. We hebben voor
veel dingen zelf de sleutel in handen. Het komt aan op onze keuzes. Of we
de innerlijke woestijnen laten doorwoekeren of dat we op weg gaan om deze
achter ons te laten. Een goede reis.

John Hacking
13 mei 2020

Meer info over Laudato si': www.laudatoweek.org

*kkkkk

2022 Duurzaam (leren) leven

»Der Mensch ist kein selbstgentigsames autonomes Wesen, sondern muss
von Anbeginn an als ,in-Beziehung-stehend“ beziehungsweise als ,,von
Beziehungen abhangig” gedacht werden. Wahrend die Verletzlichkeit auf
mehr oder weniger schmerzhafte Phdnomene verweist wie Mudigkeit,
Schmerz, Krankheit oder Tod, offenbart die Philosophie des ,leben van” die
Transitivitat des Lebens, das hei3t dessen Bedingtheit beziehungsweise
Gerichtetheit. Zugleich unterstreicht die Philosophie des ,leben von” die
Bedeutung des Vergnligens und des Genusses: Unser Eintauchen in den
Bereich des Empfindsamen zeugt von einem Wohlgefallen an den Dingen,
von einer urspringlichen Lebensfreude, die gleichbedeutend ist mit der
Liebe zum Leben selbst. Im Mittelpunkt steht neben dem Genuss auch die
Uberwindung der Dualismen Natur/Kultur, biologisch/sozial, Kérper/Geist
und Selbst/Welt.*

Corine Pelluchon
der blaue reiter 48 (2021), p. 26

Leven van de wereld

De mens leeft niet alleen in deze wereld, hij leeft ook van de wereld. Corine
Pelluchon stelt in navolging van Emanuel Levinas dat de mens een wezen is
dat de wereld beschouwt als voedsel. De lichamelijkheid van de mens
constitueert een oorspronkelijk relatie met de wereld: de wereld verschaft



0.a. voedsel, de mens geniet daarvan. De wereld is object van handelen en
in de arbeid wordt die wereld gevormd en aangepast. De mens ontleent daar
zin aan. De mens als een gevoelig wezen, kan genieten van zijn werk,
genieten van zijn eten, genieten van zijn lichamelijkheid. Dat geeft ook zin
aan het leven. Pelluchon schrijft:

“Von Nahrung statt einfach nur von Ressourcen zu sprechen, verlagert den
Akzent auf das groBzlgige Wesen einer sensiblen Welt, auf ihren
Uberschuss. Die Dinge, von denen wir leben, sind nicht auf ihre
Funktionalitat reduzierte Werkzeuge oder Utensilien, sondern sie bieten sich
unseren Sinnen dar und treten uns stets als Gestalten in asthetischer Form
entgegen. Ebenso erflllen die Lebensmittel, die wir uns einverleiben, nicht
allein unsere Bedurfnisse als waren sie rein mechanisch dazu geeignet, eine
Leere zu flllen, als ware Nahrung bloBer Treibstoff. In dem Moment, in dem
wir essen, verwandelt sich das Bedurfnis in Genuss, sofern wir nicht vorher
extremen Entbehrungen ausgesetzt waren. Leben heiBt ,leben von” und
sleben von” heit genieBen.”

Genieten is een wezenlijke dimensie van ons bestaan. Ons leven reduceren
tot een “in-de-wereld- zijn” zoals Martin Heidegger stelt, we zijn er als het
ware ‘in geworpen’, doet geen recht aan de mens: er is eerder sprake van
een “met-de-wereld-zijn”. In het genieten van de wereld, de dingen die de
wereld biedt, zijn we meer in harmonie met de wereld. Ons bestaan is geen
project, geen opgave, geen ‘zorg om het Zijn’, maar een vorm van leven, een
bestaanswijze als mens die lichamelijk is. Leven wil zeggen, hechten aan het
leven, genieten van ontmoetingen, van samen dingen doen, genieten van
een landschap, van kunst en cultuur. Genieten van het werk van onze
handen en hoofden. Genieten van niets doen, vakantie, stilte. In het samen
eten komt expliciet naar voren hoe wij ons leven kunnen opvatten als een
kwalitatief gebeuren, dat onze grenzen overstijgt en onze beperkingen als
individu ruimschoots compenseert. Pelluchon spreekt in die zin over een
‘cogito gourmand’:

~Bevor wir ein cogito, das heilt ein ,denkendes Ich” sind, sind wir ein
schlemmendes, ein genussféhiges und denkendes Ich (cogito gourmand)
und unser ,,Sein-mit-der-Welt” ist immer auch ein ,,Sein-mit den- Anderen”.
Sobald wir essen oder irgendwo wohnen, sind wir immer in Kontakt mit
anderen, menschlichen und nicht-menschlichen Lebewesen. Da unsere Art
zu essen oder das Land zu nutzen immer Auswirkungen auf die anderen und
das andere hat, offenbart sich die ethische Dimension unserer Existenz. Ethik
beginnt nicht, wie Levinas schreibt, mit der Begegnung mit einem anderen
Menschen, mit dessen Gesicht. Ethik beginnt, sobald man isst und irgendwo
lebt. Dass die menschliche Existenz nicht nur als SelbstentduBerung, als
~EK-stase” zu denken ist, wie von Heidegger, sondern auch als
Empfanglichkeit, wird besonders deutlich, wenn wir Gber Menschen
nachdenken, die ein kompliziertes Verhéltnis zur Nahrung haben.”



Onze lichamelijkheid is constitutief voor onze relatie met alle anderen, ook de
niet-menselijke wezens, de dieren en de planten. De vermoeienissen van het
lichaam, de wandelaar die vermoeid raakt, de sporter die op de grenzen van
zijn kunnen presteert, dat alles wijst ons erop dat wij in de wereld op een
bijzondere wijze existeren en dat het leven ook moeizaam kan zijn omdat het
ons terugwerpt op onze lichamelijke grenzen. Wij zijn niet de kroon op de
‘schepping’. Waarom zouden wij onszelf beschouwen als meerderwaardig
boven dieren en planten als wij af en toe balanceren op de afgrond, als we
‘spelen met kernwapens’, met dodelijke virussen, met chemische wapens en
ander oorlogstuig. Eerder het tegendeel. Elke oorlog laat dat zien.
Hiérarchisch denken vanuit een evolutionair schema, of een religieuze
vooringenomenheid, draait de mens alleen maar een rad voor ogen.
Hoogmoed komt voor de val. Hybris leidt niet tot een betere wereld waar elk
wezen een plaats kan vinden. Onze subjectiviteit is niet beperkt tot ons
individueel bestaan. Als we zo denken hebben we het niet begrepen.
Pelluchon stelt met een verwijzing naar Hannah Arendt:

,Die Tatsache, dass wir geboren werden, bezeugt nicht nur unsere
Abhangigkeit von anderen und stellt derart die Intersubjektivitat in den
Mittelpunkt der Konstitution des Subjekts, sondern sie betont auch unsere
Unbestimmtheit und Einzigartigkeit. Aus diesem Grund schreibt Hannah
Arendt, dass ,,die Geburt das Schema des politischen Pluralismus darstellt.”
Darlber hinaus und vor allem bedeutet geboren zu werden nicht nur einfach
plétzlich da zu sein, sondern in eine Welt zu kommen, von einer Welt
aufgenommen zu werden, die von vielen Generationen gestaltet wurde, das
heiBt aus dem naturlichen und kulturellen Erbe besteht. Jedes Neugeborene
ist ein Versprechen fur die Erneuerung der Welt. Die gemeinsame Welt, zu
der man gehdrt und die man durch seinen Korper erlebt, indem man geboren
wird und indem man handelt, gibt dem Leben Fille, macht es reich. Wenn
man sich als fleischliches, verletzliches und gezeugtes Wesen erféhrt,
akzeptiert und festigt, wird das Bewusstsein der Zugehorigkeit zu dieser
Welt, die groBer und &lter ist als man selbst, zu einem gelebten Wissen, das
die Beziehung zu einem selbst und damit die Beziehung zu den anderen
verandert. Weil es einem einsichtig wird, was einen mit anderen Lebewesen
verbindet, will man sie nicht mehr beherrschen. Auf einmal gelingt es einem,
den anderen einen Platz in seinem Leben einzuraumen, und deren Erflllung,
deren Gllck als Bestandteil seiner eigenen Erflillung, seines eigenen Gllcks
zu erachten.”

Er zal echter nog veel water naar zee stromen voordat het besef is
doorgedrongen dat wij niet op een eiland leven, (of in een onafhankelijk land,
zoals populisten stellen), maar dat alles met allen, en allen met alles is
verbonden. Wij zijn globaal, we leven niet alleen globaal, wij maken deel uit
van een globale wereld want zij is de kern van ons bestaan, en dat bestaan
noemen we ‘leven’. Ons ingrijpen in de processen van deze wereld heeft



gevolgen. Hoe hard de ontkenners van klimaatverandering ook roepen, hoe
minder ze met de gevolgen van ons handelen rekening willen houden, de
rekening zal worden gepresenteerd als de zeespiegel stijgt, de
permafrostgebieden opwarmen en de oerwouden verdwijnen. Bomen
vormen onder andere de garantie voor ons bestaan. Uit winstbejag staan we
toe dat grote delen van de bossen worden vernietigd (en alles wat daarvan
afhankelijk is) en zo ondergraven we onze eigen toekomst.

Afval als centraal thema voor de toekomst

Inmiddels is onze wereld al lang niet meer ongerept. We produceren niet
alleen bergen afval, we stellen alles in werking om grondstoffen te delven,
ongeacht de maatschappelijke en politiecke kosten. Landen waarin corruptie
heerst, waar alleenheersers de dienst uitmaken en waar het leger de
dagelijkse gang van zaken bepaalt, als ze maar leveren wat we nodig
hebben. Legers van ‘vrijwilligers’ (huursoldaten) worden ingeviogen om deze
grondstoffendelving te bewaken, om oppositie onder de duim te houden, om
iedereen die tegen deze uitbuiting van de aarde is inclusief milieuschade de
mond te snoeren en in het uiterste geval te doden. Dit werpt niet alleen een
smet op onze toekomst. Geopolitiek die het politiecke handelen bepaalt, laat
zich in feite niks gelegen liggen aan een menselijke toekomst waarin alle
deelnemers van belang zijn. De oorlog in Oekraine is daar een levend
voorbeeld van.

De onverschilligheid waarmee wij vaak optreden ten aanzien van wat we
achterlaten is ten hemel schreiend. Rijke landen exporteren hun afval naar
arme landen. Probleem opgelost. Maar schijn bedriegt. Justin McGuirk stelt
in een artikel “The waste Age”: “Recognising that waste is central, not
peripheral, to everything we design, make and do is key to transforming the
future.” Hij noemt de tegenstelling tussen natuur en cultuur problematisch. In
feite is deze kunstmatig. Maar het allerergste is dat in deze hele discussie het
thema van het afval volledig ontbreekt. McGuirk stelt:

“Waste is precisely what dissolves the distinction between nature and
culture. Today, when the very weather is warped by the climate crisis, and
plankton thousands of metres deep have intestinal tracts full of
microplastics, the idea of a nature that is pristine or untouched is delusional.
Nature and waste have fused at both planetary and microbiological scales.
Similarly, waste is not merely a byproduct of culture: it is culture. We have
produced a culture of waste. To focus our gaze on waste is not an act of
morbid negativity; it is an act of cultural realism. If waste is the mesh that
entangles nature and culture, it’s necessarily the defining material of our
time. We live in the Waste Age.”

Onze wereld is op weg om bijna verzadigd te worden met ons afval. Op de
hoogste bergtoppen is plastic aangetroffen, in de diepste spelonken in de



oceanen is plastic te vinden. In onze bloedvaten zwemmen microscopisch
kleine plasticdeeltjes, aluminium(zout) dat niet afbreekbaar is, krijgen we via
deodorant in onze porién binnen en zwerven in ons lichaam rond. Inmiddels
is het onvoorstelbaar geworden hoeveel afval we werkelijk produceren en
hoe we dat ooit kunnen opruimen. McGuirk wijst hierop als hij stelt:

“If we look at the material ages of human history, from the Stone Age and the
Bronze Age through to the Steam Age and the Information Age, we get the
illusory sense that hard things are dematerialising. In fact, the opposite is
true. The Steam Age launched a great explosion of material goods that has
mushroomed exponentially ever since, while statistics about our current
rates of waste numb the mind. What does it mean to say that, by 2050, as
much as 12 billion tonnes of plastic will have accumulated in landfills or the
natural environment? What does it mean to observe that more than a million
plastic bags are consumed every minute globally, and that this amounts to
between 500 billion and 5 trillion a year? Such numbers present a seemingly
precise quantification yet one that’s utterly ungraspable. The average person
just translates them into ‘a shitload’.”

Op veel vuilnisbelten proberen de allerarmsten nog wat geld te verdienen
door het verzamelen van recyclebare onderdelen. We kunnen hen beklagen
omdat ze in een voortdurende situatie van armoede, stank, ziekte en
vervuiling opgroeien. Maar in feite is onze hele wereld hard op weg om een
grote vuilnisbelt te worden, als we niet fundamenteel gaan nadenken en
handelen over hoe met ons afval om te gaan. Recyclen is slechts een klein
onderdeel van de oplossing want dat geeft velen ook weer een excuus om
toch afval te blijven produceren. Het aardse ‘paradijs’ is voorgoed verloren,
de tuin van Eden is voorgoed onbereikbaar geworden, om in bijbelse termen
te spreken.

Ontgoocheling

Veel religies, veel ideologieén ontlenen hun bestaansrecht aan een verlangen
naar een heilvolle samenleving waarin voor velen een plaats is om een goed
leven te leiden. Sommige ideologieén maken daarbij keuzes tussen hen die
erbij horen en hen die niet welkom zijn. Dat zien we ook terug in ons
vluchtelingenbeleid. Economische viuchtelingen die hun land ontvluchten
omdat er door de armoede geen bestaan kan worden opgebouwd, worden
terug in zee geduwd. Zij worden aan alle grenzen geweerd omdat ze
ongewenst zijn, ongeacht het feit dat landen zitten te springen om
arbeidskrachten.

De moderne mens zou je een ontgoocheld mens kunnen noemen. Hij heeft
Zijn religieuze idealen ingeruild, zijn geloof in God, en in een almachtig
sacraal systeem, voor een nieuwe variant: het geloof in de rede, de ratio. De
plaats van God wordt nu ingenomen door de wetenschap en de



heilsbeloften die deze wetenschap doet. Ed Simon verwijst in een artikel met
de titel How to pray to a dead God naar de proclamatie van die dood door
de filosoof Nietzsche. Deze begreep volgens Simon heel goed wat de
gevolgen hiervan waren en hoe ontgoocheld de mensen hierdoor werden. Ik
vermoed zelf dat stromingen als het fascisme en het communisme pogingen
zijn om op deze ontgoocheling een antwoord te vinden, waarbij het
zwaartepunt niet meer op de individuele mens ligt (het subject), maar op de
groep, de massa, de gemeenschap, het land, het volk, de natie, met alle
nefaste gevolgen van dien: een mensenleven wordt ondergeschikt gemaakt
aan een hoger doel. In feite het begin van grote moordpartijen.

In mijn essay “God in de leegte” onderzoek ik hoe we nog over God kunnen
spreken na deze proclamatie van Nietzsche. Filosofen en theologen komen
aan het woord. En ook stemmen uit het Zenboeddhisme waarvoor het begrip
leegte vanzelfsprekend is en als concrete realiteit wordt opgevat. Leegte is
vaak een probleem, leegte kunnen verdragen valt niet mee. Ook stilte, geen
prikkels, geen afleiding, verkeren in een vorm van ‘niets’, het is bijna
onmogelijk in onze samenleving geworden. Nu hebben religieuze motieven
meestal geen overwicht meer. Het blad is omgeslagen ten voordele van hen
die wijzen op de gevaren van de klimaatverandering, de toegenomen
vervuiling van de aarde, de uitputting van grondstoffen etc. Dezelfde ijver
waarmee eerder gelovigen de wereld introkken om hun missionaire opdracht
te vervullen ziet Norbert Bolz nu terug bij de klimaatactivisten. Hij stelt zelfs
dat het ecologische probleembewustzijn omgeslagen is in een collectieve
angstreligie (met Duitsland als voorbeeld). De vrees voor God is ingeruild
voor de vrees voor de mens en zijn handelen. In een door de wetenschappen
onttoverde wereld heeft de politiek volgens hem haar rationele basis verlaten
en kijkt ze alleen nog maar naar situaties die de emoties kunnen doen
opvlammen. Alles om de kijker, de stemmer te behagen en om op social
media applaus te krijgen. Nadenken over de lange termijn, nadenken over
fundamentele veranderingen is er meestal niet (meer) bij. Bolz stelt dat in
onze samenleving een soort burgeroorlog aan de gang is:

sUnsere Gesellschaft ist deshalb durch einen latenten Blrgerkrieg zwischen
Machern und Mahnern gekennzeichnet. Die Identitat von Risiko und Chance
wird ndmlich vor allem an der Technik deutlich. Die Macher kdnnen darauf
verweisen, dass man die Risiken moderner Technologien nur abschéatzen
kann, wenn man sich auf sie einlasst. Die Mahner dagegen proklamieren das
Precautionary Principle (Vorsorgeprinzip), das die Installation technischer
Innovationen davon abhangig machen mochte, dass deren Beherrschbarkeit
im Vorhinein nachgewiesen werden kann. Nun ist aber die Rationalitat der
modernen Gesellschaft ans Risiko geknlpft. Deshalb erregt sie ein
permanentes Unbehagen. Denn das Kalkil mit dem Risiko ist komplex, die
Angst vor der Gefahr und die entsprechende Forderung nach Sicherheit
dagegen sind einfach. Es kann deshalb nicht Gberraschen, dass die



Okologischen Folgen der Technik im 6ffentlichen Diskurs ihre
zweckrationalen Perspektivenverdunkeln.*

Politici spelen daarop in, de crisis rond covid-19 is een goed voorbeeld. De
roep om zekerheid, veiligheid, gekoppeld aan een inkomen, aan
bestaanszekerheid, de onwil om bestaande situaties te veranderen ook al
Zijn die ongewenst, (boerenbedrijven die teveel stikstof uitstoten naast
natuurgebieden), gretig wordt dit door sommige politici opgepakt om het
‘volk’ te paaien met meestal ‘vage en onrealistische’ beloften. Sommigen
presenteren zich als een soort Messias, anderen zelfs als ‘vadertje’ staat die
de vermeende slachtoffers recht zal doen wedervaren (Rusland).
Ondertussen worden de eigen zakken gespekt, de staatskas geplunderd en
de winsten van grote bedrijven (grondstoffen, gas, olie) afgeroomd. En het
‘volk’ blijft geloven in deze sprookjes en verzamelingen leugens, want
opgeven hiervan laat hen achter met lege handen. Intussen dreigen er
grotere gevaren, maar de wijze waarop wij daarmee omgaan verschilt tussen
de mensen die geloven in technische oplossingen en hen die waarschuwen
voor de negatieve gevolgen van menselijk ingrijpen. Bolz stelt dat de angst
voor toekomstige rampen echter onze kritische geest belemmert om de
zaken goed te onderscheiden en te beoordelen:

,Die Faszination durch die méglichen Katastrophen verstellt den Blick auf die
Technikabhangigkeit der Gesellschaft. Wer Angst hat, kennt kein akzeptables
Risiko. ,Katastrophe” heiBt ndmlich: Ich will nicht rechnen. Deshalb haben
die Propagandisten des Vorsorgeprinzips leichtes Spiel. Dieses
Vorsichtsprinzip lauft auf die Vermeidung von Risiken hinaus — und damit auf
eine Verdrangung der modernen, auf Statistik und
Wahrscheinlichkeitsrechnung basierten Rationalitat durch Angst. Man muss
nur ein dramatisches Bild des mdglichen Schadens zeichnen, um jedes
Risiko-Kalkul zu blockieren. Die Angst vor der Katastrophe lasst sich nicht
vorrechnen. Das Precautionary Principle institutionalisiert die Angstlichkeit.
Dieses Vorsorgeprinzip ist das Gegenteil des neuzeitlichen Risikoprinzips:
Der Mangel an wissenschaftlicher Gewissheit darf angesichts der Gefahr
irreversibler Umweltschaden kein Argument mehr sein. Daraus folgt, dass
schlechte Prognosen fir die Menschheit besser sind als gute. Man soll
handeln, auch wenn die Ursache-Wirkungs-Zusammenhange noch unklar
sind. Wenn etwas moglicherweise geféhrlich ist, ist das schon ein Grund zur
Sorge — und Vorsorge. So muss flr technologische Innovationen jetzt
nachgewiesen werden, dass sie garantiert unschédlich sind. Das schlieft
natdrlich jedes riskante Verhalten aus. Auch die Abwagung von Risiken
gegeneinander. So entsteht eine risikoaverse Gesellschaft, die nicht mehr in
der Lage ist, auf reale Katastrophen sinnvoll zu reagieren.”

Inconsistentie in een complexe wereld



Onze wereld is complex en divers. Handelingsmodellen om de werkelijkheid
te sturen, om ongewenste ontwikkelingen te voorkomen, bij te sturen, of af
te wenden blijken meestal in de praktijk niet te werken zoals men verwacht.
Het idee dat de samenleving gestuurd en bestuurd kan worden vanuit een
theoretisch kader is een illusie. Teveel spelers zijn betrokken, teveel
omstandigheden wisselen voortdurend van vorm en inhoud. De context is
telkens weer anders en ook de mens zelf is een wezen dat voortdurend
transformeert. Misschien niet zozeer in zijn denken (als deze vast wil houden
aan zijn preoccupaties), maar eerder en vooral ook in zijn lichamelijkheid. We
worden ouder, we gaan dood, we laten niks achter. Behalve het effect van
onze handelingen. De wereld en het menselijk handelen willen beheersen is
een opdracht die onze potentie ver overstijgt. Toch worden er meer en meer
pogingen ondernomen door de inzet van artificiéle intelligentie,
gezichtsherkenning, het verzamelen van zoveel mogelijk data om het gedrag
van de mens te voorspellen en te sturen. Oeigoeren worden in China
massaal opgesloten en gehersenspoeld om gehoorzame burgers te worden.
Verhalen van mensen die uiteindelijk vrij zijn gekomen, na jaren van
opsluiting, spreken boekdelen over hoever een staat kan gaan om mensen
en hun identiteit te vernietigen. En dat alles onder de zegen van een
overheersende en allesbepalende politieke partij met een absoluut heerser
aan de macht. Het volk kijkt toe en zwijgt (grotendeels) want het heeft er
geen belang bij om in opstand te komen.

Zach Weber, onderzoekt in het artikel This paradoxical life, of het ook
mogelijk is om binnen de kaders van de logica tot een coherente theorie te
komen die ook rekening houdt met het onvoorstelbare, het niet voorspelbare
en het inconsistente van de realiteit. Hij verwijst naar de natuurkunde
Schrédinger die stelt: ‘The task is not so much to see what no one has yet
seen, but to think what no one has yet thought, about that which everybody
sees.” Hoe komen we zover om dat wat voor allen zichtbaar is opnieuw te
bekijken, opdat nieuwe mogelijkheden voor een betere toekomst zichtbaar
worden? Of met andere woorden, hoe houden we hoop?

Hoe houden we de hoop levend?

De moed erin houden, de hoop levend houden, dat is wat jong en oud nodig
hebben in het aangezicht van de wereld die niet volmaakt is. De wereld is
natuurlijk wat ze is: de mens kleurt het beeld, maakt er iets moois van of laat
dat na. In het missionstatement van de Radboud Universiteit te Nijmegen
staat dat de universiteit ook op het gebied van duurzaamheid van betekenis
wil zijn. De Radboud Universiteit draagt bij aan een gezonde, vrije wereld
met gelijke kansen voor iedereen. De werkelijkheid is echter deze: de wereld
is niet gezond, niet vrij en er zijn geen gelijke kansen voor iedereen. Dat is de
feitelijkheid. Hoe ga je om met deze constatering en wat betekent dit (ook
politiek gezien) voor je handelen, je plannen, je ingrijpen als dingen fout zijn?



De complexiteit van de wereld, waarin alles met alles samenhangt, is een
gegeven dat niet veronachtzaamd kan worden. Doe je dat wel, dan hebben
je acties weinig zin, want de oplossing van het ene is de veroorzaking van
een probleem bij het andere. Maar desondanks dat is er hoop nodig. Maar
wat is hoop? David B. Feldman, stelt in Hope is not optimism, maar wel:
“Hope, at its heart, is a perception. Unlike most perceptions, however, this
one has the possibility of creating reality. Most of the time, we think of reality
as creating our perceptions. Look around you right now and notice the
objects in your environment. They all exist in reality before you perceive
them. But hope is a special kind of perception: it’s a perception of something
that doesn’t yet exist. It’s a perception of what is possible.”

Als hoop iets is dat mogelijk is, als je er aan gaat werken, kan hoop een vorm
van brandstof zijn die mensen motiveert en in gang zet. Alfred North
Whitehead heeft een filosofie ontwikkeld die de werkelijkheid als een proces
beschrijft. In dit denken liggen mogelijkhneden om anders naar onze
werkelijkheid te kijken en optimistisch te blijven over onze inzet en onze
acties.

Realiteit als proces

De realiteit is een proces, ze is een organisme en ze is vergankelijk. Rebecca
Wolfs beschrijft de mogelijkheden van de mens aan de hand van deze drie
stappen in het denken van Whitehead. Als de werkelijkheid een proces is, wil
dat zeggen dat alles voortdurend in beweging is. Denk aan een rivier die
bestaat uit talloze waterdruppels. Samen vormen ze de rivier, maar nooit
staat ze stil. De werkelijkheid is ook een organisme omdat alle
gebeurtenissen met elkaar samenhangen en elkaar beinvioeden. Elke actie
van de mens heeft consequenties op dat wat erna komt. Als ik afval dump,
ben ik het kwijt maar zadel anderen ermee op. Als wij onze aarde veranderen
in een vuilnisbelt zadelen we ons nageslacht op met de gevolgen. Rebecca
Wolfs schrijft met betrekking tot de vergankelijkheid van de realiteit:

sJedes einzelne Ereignis des Weltprozesses ist einmalig unvergénglich.
Sobald sich etwas ereignet, vergeht es schon wieder. Durch sein Vergehen
bildet ein Ereignis den Ausgangspunkt flr neue Ereignisse, die an das
vergangene Ereignis anschlieBen und auf es aufbauen kénnen. Kein Ereignis
ist unendlich, aber jedes Ereignis st6Bt eine unendliche Folge weiterer
Ereignisse an. Damit ist die Welt als ein stetiger Prozess des Werdens und
Vergehens zu verstehen, was sich auch im Bild eines Flusses
veranschaulichen lasst: Tag flr Tag sieht man denselben Fluss. Dennoch
befindet sich dieser Fluss niemals im Stillstand, er wird gleichsam in jedem
Augenblick von neuen Wassertropfen durchflossen. Man blickt an jedem Tag
auf den selben Fluss und zugleich immer wieder auf einen vdllig anderen.
Das hei3t, mit den Worten Heraklits gesprochen: Man kann nicht zweimal in
denselben Fluss steigen.”



Dat betekent tenslotte dat onze daden van belang zijn, dat de keuzes die wij
maken gevolgen hebben voor wat erna komt. Laten we na te handelen met
betrekking tot vervuiling, de afbraak van de Amazonas, de uitstoot van
schadelijke gassen voor het milieu, dan geven wij dat onze kinderen cadeau
als een giftig en wrang geschenk.

Anders naar de werkelijkheid leren kijken, met andere ogen, met andere
opvattingen, zodat wij ook mogelijkheden zien tot verandering, kan via de bril
van de schoonheid. Fred Luks wijst hierop als hij een pleidooi houdt voor een
andere kijk op de noodzaak van verandering: ook het genieten, het niet
calculeerbare, het feestelijke, de verspilling, de overdaad, de verzadiging, het
carnavaleske, moet worden meegenomen in het denken over duurzaamheid.
Niet alleen het opgeheven vingertje, dat zegt dat niks meer mag en dat
iedereen moet matigen. Populisten eigenen zich de ‘gehaktbal’ toe als
verworven recht om vlees te eten tegenover de wensen van vegetariérs die
pleiten voor minder vlees. Luks schrijft over de huidige paus die wijst op de
schoonheid:

»Franziskus schreibt: ,,Auf die Schonheit zu achten und sie zu lieben, hilft
uns, aus dem utilitaristischen Pragmatismus herauszukommen. Wenn
jemand nicht lernt innezuhalten, um das Schéne wahrzunehmen und zu
wirdigen, ist es nicht verwunderlich, dass sich flr ihn alles in einen
Gegenstand verwandelt, den er gebrauchen oder skrupellos missbrauchen
kann.” Durch die Wirdigung des Schénen den herrschenden Utilitarismus zu
dekonstruieren und die Orientierung an 6konomischen Nutzen Erwagungen
in seine Schranken zu weisen — das kann man als Agenda der Hoffnung
bezeichnen, die Uber den heutigen Mainstream des Nachhaltigkeitsdenkens
hinausweist und Batailles Souveranitatsinterpretation wohl nahersteht als
rationalistischen Nachhaltigkeitskonzeptionen.”

Het streven naar duurzaamheid heeft volgens Luks minder moraliteit nodig
en meer fantasie. Begrippen als volheid, schoonheid, en gulheid kunnen ons
verder helpen om een nieuwe toekomst te ontwerpen. Steden moeten geen
afgesloten menselijke territoria blijven, ook dieren kunnen er een plaats
vinden en tal van planten. Dat bevordert ook het gevoel dat wij samen een
wereld delen. Grenzeloze verspilling is niet duurzaam, maar grenzeloze
matiging bereikt eerder het omgekeerde effect. Luks stelt en hiermee sluit ik
af:

»Eine vollkommene rationale und in diesem Sinne ,perfekte” Gesellschaft ist
keine Nachhaltigkeitsutopie, sondern eine Dystopie. So wie heute kann die
Menschheit nicht weiterwirtschaften, wenn sie nachhaltig gut leben will —
aber eine Diktatur von Vernunft, MaBigung und Reduktion ist gewiss keine



plausible Strategie. Wer die Moderne modernisieren und dazu beitragen will,
dass gesellschaftlicher fortschritt méglich bleibt, kommt nicht an der Frage
vorbei, wie die Expansions- und Eskalationsdynamik unserer Lebensweise
verandert werden kann. Dabei werden eine tberbordende Moralisierung und
maBlose Apelle zur MaBigung wenig hilfreich sein. Wesentlich produktiver ist
eine Neuinterpretation von Begriffen wie Nutzen, Verschwendung und
Wohlstand. Gerade im Zeichen der Krise brauchen wir den Mut, nicht nur
Uber Knappheit, Effizienz und MaBigung zu reden, sondern Vorstellungen von
Fille, Schénheit und GroBzlgigkeit stark zu machen. Die paradoxe
Herausforderung einer plausiblen Nachhaltigkeitskonzeption liegt darin,
Okologische Grenzen ernst zu nehmen — viel ernster als das heute der Fall
ist — und gleichzeitig der Lust und dem Luxus, dem Exzessiven und
Verschwenderischen einen Platz zu geben. Transformationsbestrebungen,
die hierauf keine Antwort finden, werden krachend scheitern.”

John Hacking
15 april 2022

bronnen:

Corine Pelluchon, Wovon wir leben. Oder die Leiblichkeit des Menschen,

in: der blaue reiter 48 (2021), Nachhaltigkeit. Eine Frage der Verantwortung,
p. 26-31

Rebecca Wolfs, Die Wirklichkeit im Fluss — Nach mir die Sintflut? Alfred
North Whiteheads Prozessphilosophie und Klimaethik.

in: der blaue reiter 48 (2021), Nachhaltigkeit. Eine Frage der Verantwortung,
p. 38-41

Norbert Bolz, Die Religion der Angst. Uber die Ethik der Weltverantwortung.
in: der blaue reiter 48 (2021), Nachhaltigkeit. Eine Frage der Verantwortung,
p. 43-47

Fred Luks, Verschwenderische Nachhaltigkeit. Uber die Notwendige Freiheit
zur Unvernunft.

in: der blaue reiter 48 (2021), Nachhaltigkeit. Eine Frage der Verantwortung,
p. 48-53

Emanuele Coccia, Uber die Gartner der Welt. Nachhaltigkeit oder das Ende
der Kampfes der Arten. in: der blaue reiter 48 (2021), Nachhaltigkeit. Eine
Frage der Verantwortung, p. 54-57

John Hacking, God in de leegte. Leegte als theotopie. Verslag van een
sabbatical december 2021 -februari 2022 Studentenkerk Nijmegen (2022)
Justin McGuirk https://aeon.co/essays/ours-is-the-waste-age-thats-the-key-
to-tranforming-the-future

Ed Simon: https://aeon.co/essays/how-to-fulfil-the-need-for-transcendence-
after-the-death-of-god

Zach Weber: https://aeon.co/essays/paraconsistent-logics-find-structure-in-
our-inconsistent-world



David B. Feldman https://aeon.co/essays/true-hope-takes-a-hard-look-at-
reality-then-makes-a-plan

*kkkk

Shanzhai (LLZE) fake

Hoe is het gesteld met de mondiale biodiversiteit? De meeste kenmerken
van biodiversiteit zijn de afgelopen eeuw sterk achteruitgegaan, concludeert
het Ipbes. Wat ecosystemen betreft zijn bijvoorbeeld oerbossen bijna
verdwenen, en van de wetlands is nog maar 15 procent over. Koraalriffen zijn
de afgelopen 150 jaar in opperviak gehalveerd, en zij hebben het meeste te
liiden van de opwarming en de verzuring van de oceanen. Naar schatting
een miljoen soorten planten en dieren — circa een achtste van het geschatte
totaal — wordt met uitsterven bedreigd. De snelheid van uitsterven ligt nu
tientallen tot honderden keren hoger dan in de voorgaande tien miljoen jaar.
Eenzelfde beeld van sterke verarming spreekt uit het tweejaarlijkse Living
Planet Report van het Wereld Natuur Fonds, dat ontwikkelingen van
populaties over de wereld in kaart brengt. Uit het laatste rapport, van
afgelopen oktober, blijkt dat de grootte van populaties in het wild levende
zoogdieren, vogels, amfibieén, reptielen en vissen tussen 1970 en 2018 met
gemiddeld 69 procent is gedaald. De grootste daling was in tropische
gebieden en zoete wateren, vooral in Latijns-Amerika.

Weer andere studies, vooral naar insecten, kijken naar de trend in biomassa.
Er worden afnames gemeten van 40 tot 80 procent in periodes van twintig
tot veertig jaar. De verarming treft niet alleen de natuur, maar ook de
landbouw. Van de ruim 6.000 gedomesticeerde dierrassen zijn er 559
uitgestorven en nog eens 1.000 bedreigd. Het maakt veredeling moeilijker en
de landbouw kwetsbaarder voor ziekteverwekkers, plagen en
klimaatverandering. (...)

Onderzoekers hebben vorige maand in het wetenschappelijk

tijdschrift Science Advances de belangrijkste veroorzakers van het verlies
aan biodiversiteit in kaart gebracht. Op land is dat het veranderend
grondgebruik. Het gaat dan vooral om de omzetting van natuur in
landbouwgrond, met name weilanden voor vee en akkers waar veevoer
wordt verbouwd. Daarnaast speelt exploitatie (houtkap, jacht, handel in wilde
dieren en planten) een belangrijke rol. In zee is juist exploitatie
(overbevissing) de belangrijkste factor. Klimaatverandering is de snelst
groeiende bedreiging voor de biodiversiteit.

NRC 6 december 2022:
De snelheid waarmee dieren en planten uitsterven, was in tien miljoen jaar
niet zo hoog.


https://aeon.co/essays/true-hope-takes-a-hard-look-at-reality-then-makes-a-plan
https://aeon.co/essays/true-hope-takes-a-hard-look-at-reality-then-makes-a-plan
https://aeon.co/essays/true-hope-takes-a-hard-look-at-reality-then-makes-a-plan

Boeren in Nederland en elders in Europa protesteren tegen regels die de
uitstoting van stikstof aan banden proberen te leggen. Jarenlang hebben
overheden weg gekeken en gedaan of hun neus bloedde. Terwijl al lang
duidelijk was dat stikstof en methaan zeer nadelig zijn voor het milieu en de
natuur. Bedrijffsmodellen waarmee boeren werken en die inzetten op
schaalvergroting en groei, op meer productie (0ok voor de export naar
andere landen) laten geen reductie van de veestapel toe want de schulden
die boeren hebben gemaakt bij de banken die deze groei hebben
gefinancierd (en aangemoedigd) zijn nog lang niet afbetaald. Grote
agrarische bedrijven die voedsel leveren, kunstmest en bestrijdingsmiddelen
stellen alles in het werk om de boeren te motiveren om in opstand te komen
tegen de nieuwe regels. De boeren worden als goedkope slaven ingezet om
het eigen verdienmodel te handhaven en de mensen aan de top spinnen er
garen bij. Zij bepalen de prijzen voor voedsel, voor voer dat uit het
buitenland wordt ingevoerd (soja), voor kunstmest en voor de
bestrijdingsmiddelen. Dat je door het vele gebruik ervan ook als boer ernstig
ziek kan worden wordt verzwegen of zoveel mogelijk genegeerd. Dat het
veelvuldig gebruik van kunstmest uiteindelijk catastrofaal voor de bodem is,
is een feit dat niet onder de aandacht van de boeren wordt gebracht. Zijn de
boeren nou zo dom? Beter gezegd zijn een aantal boeren nou zo dom,
boeren die nog niet zijn overgegaan op andere manieren van produceren?
Boeren die zich uiteindelijk in eigen voet zullen schieten omdat de wal het
schip van de groei zal keren?

Veel boeren presenteren zich als hoeders van de natuur. Maar wat is nog
natuur als er alleen maar weilanden zijn met één soort gewas, als de sloten
vol gif zitten, als de bodemfauna nauwelijks bestaat, als er alleen maar
fosfaten in de grond zitten door overbemesting en als de akkers door het
andere klimaat alleen maar droger en droger worden? Hoezo hoeder? Eerder
verkrachter want de natuur bestaat niet alleen uit veevoer. En het natuurlijk
landschap bestaat niet alleen uit koeien, varkens en kippen. Zoals een paard
een weiland afgraast zo gaan boeren om met de grond die ze tot hun
beschikking hebben. Niet slim en heel kortzichtig. Boeren die dreigen met
geweld als ze hun bevoorrechte positie dreigen te verliezen zijn misschien
radeloos maar ook heel dom. Want ze kijken niet verder dan hun egoistische
neus lang is. Het bedrijffsmodel van steeds maar meer produceren heeft een
hoge prijs. Monoculturen zijn niet alleen kwetsbaar maar ze laten ook zien de
natuur minder divers wordt en dat de gevolgen voor andere bewoners van
die natuur desastreus kunnen zijn. Het gebruik van gifstoffen leidt ertoe dat
de insecten in grote getale afnemen. In China schijnen boeren hun planten
nu al handmatig te moeten bestuiven. Zie je het voor je: akkerlanden, vol met
tarwe, met rogge, met koolzaad, bestoven door boeren die kruipend door de
rijen trekken om hun planten vruchten te laten dragen.



De milieufilosoof Glenn Albrecht ziet de ontwikkeling vanuit een ander
perspectief: meer hoopvol. Hij spreekt over een nieuw tijdperk dat ons te
wachten staat: het Symbioceen. Een tijdperk waarin de mens, de natuur en
technologie in balans samenleven en profiteren van elkaars bestaan. (zo het
programma van de VPRO Tegenlicht: Welkom in het Symbioceen NPO 2,
21-11-2022, 20.30 uur)

Glenn Albrecht laat ons in zijn boek Earth Emotions (2019) kennismaken met
een aantal nieuwe begrippen. Woorden die hij heeft bedacht om het brede
scala van onze emotionele reacties op de klimaatschade aan de wereld te
beschrijven. We hebben dit hoopvol vocabulair van emoties nodig, betoogt
Albrecht, zodat we onszelf uit de verlatenheid van de verschraalde natuur
kunnen halen en onze millennia oude biofilie - liefde voor het leven - voor
onze thuisplaneet nieuw leven kunnen inblazen. Geciteerd uit: https://
www.vpro.nl/programmas/tegenlicht/kijk/afleveringen/2022-2023/welkom-in-
het-symbioceen.html

In zijn boek over het symbioceen schrijft hij over dit begrip het volgende:

The Symbiocene

| have created a counter meme to the Anthropocene, one | have called, the
Symbiocene (Albrecht 2011). The concept is derived from the term
‘symbiosis’ which itself is derived from the Greek sumbiosis
(companionship), sumbion (to live together) sumbios (living together) and, of
course, bios (life). The scientific meaning of symbiosis implies living together
most often for mutual benefit. As a core aspect of ecological and
evolutionary thinking symbiosis affirms the interconnectedness of life within
the variety all living things. It also implies a homeostasis or balance of
interests since domination of one part over the rest would lead to functional
failure. | suggest that the key principles of Symbiocene life will include:

full and benign recyclability and biodegradability of all inputs and outputs
safe and socially just forms of clean, renewable energy full and harmonious
integration of human systems with biogeochemical systems at all scales
the elimination of toxic waste in all aspects of production, consumption and
enterprise all species, great and small, having their life-interests and kinship
understood and respected evidence of a harmony or balance of interests
where conflict is recognised as a sub-set of grand-scale cooperation.

the repair of broken symbiotic connections in life and the creation of new
ones.

Bron: Solastalgia in the Anthropocene and the Ghedeist in the Symbiocene
Psychoterratica (wordpress.com)

Albrecht en velen met hem geloven dat het nog niet te laat is. Maar de
noodzaak van een omslag in denken en handelen is met de dag duidelijker


https://www.vpro.nl/programmas/tegenlicht/kijk/afleveringen/2022-2023/welkom-in-het-symbioceen.html
https://www.vpro.nl/programmas/tegenlicht/kijk/afleveringen/2022-2023/welkom-in-het-symbioceen.html
https://www.vpro.nl/programmas/tegenlicht/kijk/afleveringen/2022-2023/welkom-in-het-symbioceen.html

aan het worden. Als je de cijfers hoort hoe het met onze natuur is gesteld en
in hoeverre de soortenrijkdom achteruit gaat, dan is dralen uit den boze. Nu
nog inzetten op fossiele brandstoffen, nu nog meewerken aan de
grootschalige kap van oerwouden omwille van het hout en omwille van de
teelt van palmolie, soja, en andere planten die geld opbrengen, is een vorm
van ecocide en uiteindelijk van genocide want overstromingen, droogte,
ziekte, honger en armoede zullen velen het leven kosten. Momenteel betalen
velen al de rekening voor de vernietiging van hun leefomgeving en het
landschap waar zij eeuwen in hebben gewoond en geleefd. Mijnbouw
bijvoorbeeld verwoest alles en de oorspronkelijke bewoners hebben geen
keuze dan te vertrekken en hun land achter te laten. Indonesié&, Australié,
Brazilié, Kongo, het zijn maar enkele voorbeelden, maar de geschonden
aarde en de beelden van troosteloze vlaktes en kuilen in het landschap
spreken voor zich. Mensen die zich verzetten tegen dergelijk ingrijpen in de
natuur bij de winning van grondstoffen worden zonder pardon aangepakt en
vaak vermoord. Projecten waarin nieuwe bomen worden geplant op
ontgonnen stukken oerwoud worden gedwarsboomd door bendes betaald
door de grote ondernemingen die daar kost wat kost geen bos voor terug
willen omdat de grond gebruikt wordt voor de aanplant van winstgevende
planten. Ook al is die grond na twee jaar onbruikbaar, dat maakt in hun ogen
niks uit. Documentaires die dit soort praktijken beschrijven zijn in grote
hoeveelheden te vinden op internet.

Uit China is het Chinese woord Shanzhai bekend (fake, namaak), producten
die zo worden nagemaakt alsof ze echt zijn, dat wil zeggen afkomstig van
een bekend en beroemd merk. Byung-Chul Han heeft een heel boekwerkje
gewijd aan dit begrip en de vormen waarin het voorkomt in het Oosterse
denken met de titel: Shangzhai. Dekonstruktion auf Chinesisch, Berlin 2011.

Hij schrijft:

Das Wort Shanzhai bedeutet urspringlich »Bergfestung«. In dem beriihmten
Roman »Die Rduber vom Liang-Schan-Moor« (shui hu zhuan) wird erzahlt,
dass sich in der Song-Dynastie Rebellen (Bauern, Beamte, Kaufleute,
Fischer, Offiziere und Mdnche) hinter einer Bergfestung verschanzen und
gegen das korrupte Regime kdampfen. Schon dieser literarische Kontext
verleiht dem Shanzhai eine subversive Dimension. So werden auch
Shanzhai-Prasentationen im Internet, die sich zu den van der Partei
kontrollierten staatlichen Medien parodistisch verhalten, als gegen das
Meinungs- und Représentationsmonopol gerichtete subversive Akte
gedeutet. Zum Ausdruck gebracht wird dabei die Hoffnung, dass die
Shanzhai-Bewegung auf der politischen Ebene die Macht der staatlichen
Autoritat dekonstruiert und demokratische Energien freisetzt. (Han, Byung-
Chul, Shangzhai. Dekonstruktion auf Chinesisch, Berlin 2011, (Merve Verlag
Berlin), Pag. 80)



Het verzet vanuit een Shanzhai beweging lijkt op het verzet van actiegroepen
die het opnemen voor het klimaat en de natuur (bijvoorbeeld extinction
rebellion). Het lijkt ook op de bewegingen in Iran die tegen de klippen op van
de daden van een hardvochtig en moorddadig regime elke dag weer de
straat opgaan om te protesteren tegen de a-humane leiders en hun
volgelingen die zich achter hun interpretatie van de islam verschuilen om
vrouwen te onderdrukken en tegenstanders te elimineren. Alleen om de
blanke macht en alleen om de grote winsten die ze door corruptie en door
monopolisering hebben verkregen. Zich beroepen op religieuze regels is
alleen maar een alibi en het getuigt niet van wijsheid maar van
onmenselijkheid. Al het soort leiders dat politieke macht omzet in eigen
gewin laat zien dat ze deel uitmaken van de a-humans, de niet-mensen. Voor
hen is eigenlijk geen plaats op deze aarde omdat ze de toekomst van velen
vernietigen. Of ze nu onder de vlag van de evangelicale Pinkstergemeentes
(Bijvoorbeeld Brazili€¢), de protestantse kerk of Rooms-katholieke kerk, de
Islamitische, Hindoeistische of Boeddhistische stromingen opereren, dat
maakt in principe niets uit. Hun handelen en het resultaat van hun handelen
is de kern waarop zij kunnen worden beoordeeld. Is dat menselijkheid
bevorderend, een bijdrage aan de kwaliteit van leven, planten, dieren, de
diversiteit, leverend — opdat de natuur groeit en bloeit, of het tegendeel?

Byung-chul Han wijst erop dat de natuur voor veel ontwerpers bron van
inspiratie is en dat veel producten afgeleid zijn van natuurlijke processen. Hij
schrijft:

Die Natur ist eigentlich, obwohl sie Uber kein schdpferisches Genie verflgt,
kreativer als der genialste Mensch. Die Hightech-Produkte sind ja oft
Shanzhai der Naturprodukte. Die Kreativitdt der Natur verdankt sich selbst
einem kontinuierlichen Prozess des Variierens, des Kombinierens und des
Mutierens. Auch die Evolution folgt dem Modell des sténdigen
Transformierens und Anpassens. Die dem Shanzhai eigene Kreativitat
entzége sich dem Westen, wenn er darin nur Betrug, Plagiaterie und
Verletzung des geistigen Eigentums séhe. (Han, Byung-Chul, Shangzhai.
Dekonstruktion auf Chinesisch, Berlin 2011, (Merve Verlag Berlin), Pag.
84-85)

Wat kunnen we van de natuur leren en hoe kunnen we ons gedragen zodat
wij in symbiose met die natuur werken aan een toekomst waarin de a-
humans niet de dienst uitmaken? Welke voorbeelden levert de natuur ons
om ons handelen zo aan te passen dat iedereen er beter van wordt? Niet het
recht van de sterkste moet gelden. Die norm geldt in principe ook niet in de
natuur want ook al sta je aan de top van de voedselpiramide, elk dier kent
zZijn grenzen en wordt door zijn omgeving als het ware ‘natuurlijk’ begrensd.
Als er teveel leeuwen zijn, leidt het gebrek aan voedsel tot decimering. Voor
wolven geldt hetzelfde. Alleen wij mensen gaan over onze grenzen heen,
over ‘alle’ grenzen als wij niet in de gaten hebben dat wij niet de meesters



zijn over de natuur. Als onze houding niet veranderd blijven we achter met
een aarde die uiteindelijk miljoenen weg zal vagen omdat het klimaat geen
boodschap heeft aan onze waarden en normen, aan onze verlangens en
wensen, aan onze steden en culturen. Het enige antwoord dat gegeven kan
worden is aanpassen, aanpassen van onze hebzucht, aanpassen van ons
streven naar beheersing, aanpassen van onze schijnbaar eindeloze
verlangens naar meer en beter, aanpassen van ons denken en handelen
binnen de grenzen van een leefbare, diverse en kwalitatief rijke omgeving,
natuur, cultuur...We hebben het heft zelf in handen waar het dit aanpassen
betreft.

John Hacking
9 december 2022

*kkkk

Boer Burger Buitenlui, het klimaat verandert....

In 2020 schreef Eric Holthaus in de Correspondent het volgende, ik citeer:
De economisch antropoloog (en Correspondent-medewerker) Jason Hickel
publiceerde in september een analyse in The Lancet waaruit blijkt dat als je
kijkt naar ‘overmatige’ koolstofemissies (emissies boven de ‘veilige limiet’
per hoofd van de bevolking van 350 deeltjes per miljoen deeltjes in de lucht
(ppm)) waardoor klimaatverandering gevaarlijk versnelt, die overmaat bijna
geheel is te wijten aan rijke landen. Gezamenlijk zijn de Verenigde Staten,
Canada, Europa, Israél, Australié, Nieuw-Zeeland en Japan verantwoordelijk
voor een schokkende 92 procent van de opwarming boven 350 ppm. Alleen
al de VS zijn verantwoordelijk voor 40 procent.

Dit is niet zo heel verrassend. Eeuwenlang bouwden deze landen hun
rijkdom op door kolonialisme, en de ernstigst uitgebuite bevolkingen en
gebieden hebben nu het ergst te lijden onder de klimaatcrisis. Door het land,
de oceanen en ecosystemen wereldwijd te koloniseren, hebben die rijke
landen ook de atmosfeer gekoloniseerd. De hele verwesterde economische
groei is gebaseerd op exploitatie, grondstofwinning en imperialisme — en, dat
vooral, op fossiele brandstoffen. Zelfs de samenlevingen van landen die
‘gunstig afsteken’ binnen de westerse hegemonie, hebben een destructieve
basis. Het Noorse model van socialisme, bijvoorbeeld, is met behulp van
oliegeld opgebouwd. Dit is allemaal niet toevallig. Klimaatverandering is niet
alleen een planetaire dystopie, maar ook een kapitalistische utopie. Wat er
nu gebeurt, hebben de kapitalistische leiders zo gewild.

(Bron De Correspondent 20 okt 2020)

De provinciaalse verkiezingen zijn gisteren geweest. Een nieuwe partij (BBB)
is aan de horizon verschenen en is met de verkiezingswinst ervandoor



gegaan. De gevestigde partijen hebben het nakijken en likken nu hun
wonden. In bijna alle provincies zijn zij nu de grootste partij en zij worden ook
in de Eerste Kamer een belangrijke stem met invioed. Veel plannen van de
overheid om de stikstofuitstoot te reduceren (bijvoorbeeld een voorgestelde
halvering van de veestapel in sommige gebieden), maatregelen te treffen
voor natuurherstel (door o.a. boeren uit te kopen dicht bij kwetsbare
natuurgebieden), bouwplannen voor nieuwe woningen buiten de steden (op
landbouwgrond) komen nu onder druk te staan. Zeker als de landelijke
overheid de uitvoering van al deze plannen overlaat aan de provincies.
Wetgeving gaat niet door als een nieuwe Eerste Kamer daar een stokje voor
steekt. Zwaar weer dus voor de regerende partijen.

In veel berichtgeving over de klimaatverandering is het perspectief vooral
nationaal. Vanuit Nederlands perspectief worden plannen gemaakt,
nagedacht over oplossingen en over aanpassingen. In het Europees
parlement is het perspectief natuurlijk Europees. De opwarming van de aarde
gaat voort, kijk maar eens op Global and European temperatures
(europa.eu). Daarom proberen de Europese bestuurders acties te
ondernemen die door alle landen worden gesteund die zijn aangesloten. Dat
is geen sinecure, niet gemakkelijk, omdat alle landen eigen belangen hebben
en vooral ook eerst en vooral kijken vanuit hun nationale perspectief. De EU
onderneemt actie tegen de klimaatverandering en heeft daarvoor diverse
plannen ontwikkelt. Op de website van de EU staat dit uitgelegd: EU-actie
tegen klimaatverandering | Nieuws | Europees Parlement (europa.eu).
Bijzonder is de Green Deal Een Europese Green Deal (europa.eu) om in 2050
zoveel mogelijk klimaat neutraal te worden. Ook in Nederland is dit
aangeslagen en zijn er diverse initiatieven op dit terrein zoals Home |
Greendeals.

Maar is het genoeg, is het niet een druppel op een gloeiende plaat vanuit
mondiaal perspectief? Een boer meer of minder, een natuurgebied wel of niet
hersteld, het maakt op wereldschaal niks uit, ondanks het feit dat alle kleine
stappen helpen. Kunnen wij de opwarming van de aarde, en vooral ook het
zeewater, stoppen? Het smelten van de gletsjers en het poolijs en vooral de
opwarming van het permafrost? Zijn de grote landen echt bereid om de
uitstoot van broeikasgassen te beperken door inkrimping van hun fossiele
energiebronnen? De oceanen en de oerwouden slaan veel CO2 op — maar
als de bossen worden gekapt omdat er veevoer moet worden gekweekt in
de vorm van soja, omdat we het vlees eten niet kunnen laten, en als de algen
in zee explosief groeien en giftig worden, omdat het water warmer wordt, als
de zee steeds meer vervuild raakt omdat alle giftige stoffen die in zee
belanden (zoals pesticiden, medicijnen, afval van chemische bedrijven en
afval (plastics) als gevolg van onze consumptie), dan is er weinig hoop. Niet
meer productie maar minder kan een uitweg zijn. Maar minder productie is
minder inkomsten, minder verdiensten met alle gevolgen van dien. Dat



zeggen de economen die geloven in de onvermijdelijkheid van economische
groei. Zij zetten hun kaarten op inventieve vernieuwingen die alle problemen
zullen oplossen. Maar dat is mijns inziens een illusie. De wereld is te groot,
ook voor de techniek die we zouden kunnen inzetten om problemen op te
lossen. Kijk bijvoorbeeld eens naar een vulkaanuitbarsting. Dat is nauwelijks
te voorkomen of te behandelen. Hetzelfde geldt voor een aardbeving.

Nodig zijn niet alleen plannen met een korte termijnvisie maar plannen voor
de middellange en lange termijn, en dan bedoel ik meerdere generaties. Elk
korte termijnplan zal op zijn grenzen stoten omdat in onze wereld alles met
alles is verbonden. Een onzalig plan om vluchtelingen en asielzoekers naar
Afrika te verplaatsen om hen daar asiel te laten aanvragen is zo’n fictie die in
praktijk nooit zal werken (net zoals het plan van de voorgenomen
verplaatsing van alle Joden naar Madagaskar in 1941/1942). Als we de
landbouw in de Nederland en in de wereld blijven beschouwen als een
industriéle bezigheid waarin zoveel mogelijk opbrengst moet worden gehaald
zonder oog voor de effecten ervan: mestoverschot, verzuring van de bodem,
vernietiging van het microklimaat in de bodem, kwetsbare monoculturen die
we met pesticiden en alle soorten van gif moeten beschermen, de
toepassing van kunstmest, de inklinking van de bodem door de zware
machines, dan zitten we op een dood spoor. De agri-industriéle bedrijven die
kunstmest leveren, soja (uit gerooide bosarealen) als diervoeding, die
monopolies bezitten op het terrein van vervoer en slachten van dieren, die
machtige lobby-instanties financieren bij de politici die besluiten nemen, die
intussen ‘slapend rijk worden’ en talloze boeren voor hun karretje spannen
die van hen afhankelijk zijn geworden, zullen waarschijnlijk alles in het werk
stellen om hun verdienmodel niet in gevaar te brengen.

Maar laten we deze kapitalisten die geen oog hebben voor de effecten van
hun handelen de toekomst bepalen? Nu te eten hebben maar morgen
zonder inkomsten omdat het bouwland on-bebouwbaar is geworden? Nu
verdienen maar morgen met onze voeten in het water omdat de zeespiegel
stijgt en de dijken het niet meer aankunnen? Of omdat er door de lange
periodes van droogte geen water meer uit de bodem komt en dus geen
voedsel van het land?

De orkanen en stormen die nu ontstaan omdat het zeewater langzaam
opwarmt, de onvoorspelbaarheid van deze orkanen die steeds vaker lijken
voor te komen, de overvloed aan neerslag waardoor er waterstromen
ontstaan die alles meesleuren, de jaren van droogte in grote gebieden op
deze aarde, mislukte oogsten, woestijnvorming, trek van het onleefbare
platteland naar de steden, de toenemende invloed van gewapende bendes
die stad en platteland terroriseren (onder welke naam dan ook) omdat de
armoede de voornaamste oorzaak is van hun toegenomen invloed, het
wegkijken van de landen die niet direct een belang hebben in deze gebieden,
de verschuiving van de geopolitieke belangen en invloedssferen, het zijn



allemaal factoren die met elkaar samenhangen en die niet beheersbaar zijn
zoals we zouden willen. Geopolitiek is een factor die ook om militaire inzet
vraagt als de democratie en de vrijheid door dictators wordt bedreigd, zoals
we nu in Oekraine zien. Hetzelfde geldt voor de religieus gemotiveerde
‘verzetsgroepen’, beter gezegd, voorzien van religieuze alibi’s, die in feite
verzamelingen terroristen zijn, die uit zijn op eigen gewin. Terreur als
verdienmodel in plaats van corruptie als verdienmodel bij de politieke leiders
in veel landen. Ver weg is opeens heel dichtbij als de gasprijs en olieprijs
enorm stijgt omdat de leveranciers niet meer onze vrienden zijn. Geen enkele
nationale regering kan hier in z’n eentje iets aan doen.

Er zijn al voorspellingen dat in 2050 de dijken in Nederland niet meer
bestand zijn tegen de gestegen zeespiegel. Bij elke storm zullen grote delen
van Nederland onderlopen. Dag welvaart, dag Groene Long, dag steden in
de randstad. Politici die daar nu geen oog voor hebben zijn niet alleen
kortzichtig en stekeblind, maar ze brengen ook willens en wetens hele
generaties in gevaar en ontnemen hen hun toekomst. Daarom is er meer
urgentie gevraagd, meer overleg, meer samenwerking en meer bereidheid
om samen een lange termijnvisie te ontwerpen én uit te voeren. Niets ligt
vast, alles is en komt een keer in transitie. Dat is eenmaal het leven: alles
verandert, alles evolueert, alles wordt anders. Aanpassen aan de veranderde
omstandigheden, rekening ermee gaan houden, is een slimme strategie.
Waarom laten we de extreem rijken steeds meer rijker worden zonder dat we
van hen vragen om meer in de toekomst te investeren: via belastingen, via
vrijwillige projecten, via eigen initiatieven die een verschil kunnen maken?
Niet op de manier van meneer Musk die uit is om meer macht en invloed en
die stilletjes werkt aan een maatschappij waarin zijn Tesla-bots (robots)
steeds meer de dienst uitmaken — niet alleen als vervoermiddel, maar vooral
als humanoide-robot. Dit soort mecenassen kunnen we missen als kiespijn
want hun performance als mensenredder, zoals ook al die andere
‘grootheden’ die leven door en van de massamanipulatie (bij Amazon,
Facebook, Google), verhult alleen maar de drijvende kracht achter hun
handelen: kapitalisme in zijn zuiverste vorm: rijk en machtig, machtig en rijk
worden. De kapitalistische utopie brengt alleen maar slaven voort. Als we
niet uitkijken, slaven in een toenemend onbewoonbare wereld.

John Hacking - 16 maart 2023

*kkkk

TIJDIGHEID

Und auf der Zunge verdorrt uns das Wort,
Und die Gegenwart welkt vor dem Traum



Stephan Hermlin (uit: Ballade vom Land der ungesprochenen Worte 1941)
(pag. 16)

HET BLIJFT ONBEGRIJPELIJK hoeveel domheid in een mens kan schuilen.
Neem de oorlogen, de vernietiging van mensen, en alles waar ze om geven,
of zie hoe grote landbouwbedrijven met aanmoediging van de agro-chemie
talloze hectaren besproeien met pesticiden/biociden. Ook de boer wordt
ziek, maar dat telt niet want het is niet bewezen dat het door deze pesticiden
komt. Natuurlijk is het niet bewezen als je er geen goed onderzoek naar doet
en als je de bioindustrie en agro-chemie zelf deze onderzoeken laat
uitvoeren. De slager keurt zijn eigen vilees, de gifmenger zijn eigen drankjes.
Hoe dom kan een mens zijn als je weet dat aan alles een einde komt en dat
het leven vaak aan een zijden draadje hangt. Dood gaan we allemaal,
waarom elkaar in een stadium daarvoor dan willen vernietigen? Waarom
winsten maken ten koste van veel natuur als die natuur daarna zo verziekt is
dat geen plant erop wil groeien?

De ziekte Parkinson schijnt zijn intrede te hebben gedaan z’on acht duizend
jaar geleden toen de mens in steden in wonen en in aanraking kwam met
stoffen die effecten hadden op zijn neurale systemen. Hoe dat precies zit is
nu natuurlijk moeilijk te bewijzen, maar wel staat vast dat talloze boeren in
Europa en daarbuiten Parkinson krijgen als ze teveel in aanraking komen met
pesticiden. De agro-chemie heeft diepe beurzen, maakt miljarden winst en is
niet van plan hier iets van in te leveren. Waarom stemmen politici in Europa
voor het onzalige plan om glyphosaat nog tien jaar te gedogen? Waarom
grijpt de overheid niet in bij lozingen die het milieu aantasten door
chemiereuzen zoals Chemours, ook al zijn de vergunningen zogenaamd op
orde? Het heil van mensen, de gezondheid van de omwonenden is dus van
minder waarde dan het belang van dit soort bedrijven. De overheid heeft de
plicht mensen te beschermen, ook soms tegen zichzelf. De overheid kan
toch niet blijven toezien hoe onder onze ogen het afval gewoon weer in de
rivieren terecht komt of in de lucht (Tata steel). Toch gebeurt dat. Machtige
lobby’s en een batterij aan advocaten zorgen ervoor dat ambtenaren en
politici niet durven in te grijpen - of zijn ze misschien omgekocht? Ik zou
haast geneigd zijn dit te gaan denken als er zoveel afkeuring plaatsvindt
vanuit de burgers en vanuit milieuorganisaties.

De dichter Herman Hesse was zich bewust hoe alles verandert en hoe
relatief dingen in het leven, zoals ook de levensfasen, kunnen zijn. In het
gedicht Stufen brengt hij dit tot uitdrukking.

Stufen

Wie jede Blute welkt und jede Jugend
Dem Alter weicht, bliht jede Lebensstufe,



Bliht jede Weisheit auch und jede Tugend

Zu ihrer Zeit und darf nicht ewig dauern.

Es muB das Herz bei jedem Lebensrufe
Bereit zum Abschied sein und Neubeginne,
Um sich in Tapferkeit und ohne Trauern

In andre, neue Bindungen zu geben.

Und jedem Anfang wohnt ein Zauber inne,
Der uns beschtzt und der uns hilft, zu leben.

Wir sollen heiter Raum um Raum durchschreiten,
An keinem wie an einer Heimat hangen,

Der Weltgeist will nicht fesseln uns und engen,
Er will uns Stuf” um Stufe heben, weiten.

Kaum sind wir heimisch einem Lebenskreise
Und traulich eingewohnt, so droht Erschlaffen;
Nur wer bereit zu Aufbruch ist und Reise,

Mag lahmender Gewdhnung sich entraffen.

Es wird vielleicht auch noch die Todesstunde

Uns neuen Raumen jung entgegen senden,

Des Lebens Ruf an uns wird niemals enden,
Wohlan denn, Herz, nimm Abschied und gesunde!

Herman Hesse

Op een grotere schaal dan een mensenleven zijn wij slechts een zuchtje in
de wind, een wegtikkende seconde op het universele uurwerk. We zijn zo
klein, zo onbeduidend, zo miniem, en blazen ons zo geweldig op met ons
handelen en ons denken dat we menen de wereld te kunnen bepalen.
Allemaal hybris van een mier die denkt het hele oerwoud aan te kunnen. Die
overmoed heeft een prijs. Is het niet de boosdoener zelf, dood gaat ie toch,
dan is het wel zijn omgeving die eronder lijdt en die eronder aan ten gronde
gaat. Miljoenen doden in oorlogen en moordpartijen? Waarom, wat leveren
ze op? Leegte, chaos, volslagen niets brengt het ons. Een leven zonder kleur
en zonder kwaliteit. Hesse vergelijkt ons leven met een korte afdruk in het
zand. Een tekst om nog eens ter herkauwen als we snode plannen opvatten
om dingen te doen die onze macht te boven gaan en die negatief uitpakken
voor de medemens, de natuur en de wereld.

In Sand geschrieben

DafB das Schoéne und Berlickende
Nur ein Hauch und Schauer sei,
Daf3 das Koéstliche, Entzliickende,
Holde ohne Dauer sei:



Wolke, Blume, Seifenblase,
Feuerwerk und Kinderlachen,
Frauenblick im Spiegelglase

Und viel andre wunderbare Sachen,
DaB sie, kaum entdeckt, vergehen,
Nur von Augenblickes Dauer,

Nur ein Duft und Windeswehen,
Ach, wir wissen es mit Trauer.

Und das Dauerhafte, Starre

Ist uns nicht so innig teuer:
Edelstein mit kiihlem Feuer,
Glanzendschwere Goldesbarre;
Selbst die Sterne, nicht zu zahlen,
Bleiben fern und fremd, sie gleichen
Uns Verganglichen nicht, erreichen
Nicht das Innerste der Seelen.

Nein, es scheint das innigst Schoéne,
Liebenswerte dem Verderben
Zugeneigt, stets nah am Sterben,
Und das Kdéstlichste: die Tone

Der Musik, die im Entstehen

Schon enteilen, schon vergehen,
Sind nur Wehen, Strémen, Jagen
Und umweht von leiser Trauer,
Denn auch nicht auf Herzschlags Dauer
Lassen sie sich halten, bannen;

Ton um Ton, kaum angeschlagen,
Schwindet schon und rinnt von dannen.
So ist unser Herz dem Flichtigen,
Ist dem FlieBenden, dem Leben
Treu und briderlich ergeben,

Nicht dem Festen, Dauertichtigen.
Bald ermiidet uns das Bleibende,
Fels und Sternwelt und Juwelen,
Uns in ewigem Wandel treibende
Wind- und Seifenblasenseelen,
Zeitvermahlte, Dauerlose,

Denen Tau am Blatt der Rose,
Denen eines Vogels Werben,

Eines Wolkenspieles Sterben,
Schneegeflimmer, Regenbogen,
Falter, schon hinweggeflogen,
Denen eines Lachens Lauten,

Das uns im Vortbergehen

Kaum gestreift, ein Fest bedeuten



Oder wehtun kann. Wir lieben,
Was uns gleich ist, und verstehen,
Was der Wind in Sand geschrieben.

Herman Hesse

John Hacking
29 september 2023

*kkkkk

NATUUR

"Poem is a verba] picture; and picture is a silent poem."
(Su Tung-p'0)

De traditionele westerse schilderkunst vertelt verhalen, de oude Chinese
schilderkunst drukt alleen stilte uit. In deze stilte spreekt niet het gepijnigde
ik van de schilder, niet het bijbelse verhaal, niet de sociale nood, niet de
vaderlandse pathos, .... Er valt over een Chinees landschap eigenlijk niets te
zeggen en dit feit zal de kunsthistoricus niet direct gelukkig stemmen. Maar
vele van deze werken verwekken in mij een vreemde resonantie, die ik niet
analyseren kan. Daarom wens ik de lezer ook op deze directe wijze te
confronteren met deze 'zwijgende filosofie'. De hier voorgestelde
landschapschilderingen zijn niet het resultaat van een systematische keuze,
maar van een toevallige ontmoeting, die aanleiding gaf tot een aandachtige
aanwezigheid. Met dit laatste bedoel ik niet een analytisch onderzoek van de
voorstelling, maar een meditatieve ervaring van de dieptedimensie. Het is
pas in een langdurige en vaak herhaalde contemplatie dat de kunstwerken
zich geopenbaard hebben. De woorden die ik er hier aan wijd, zijn dan ook
geen sleutel tot een verborgenheid, maar een voorzichtig stamelen van een
ontroerd gemoed. Wie deelachtig wordt aan de veldwerking van deze
authentieke kunst, heeft veel meer begrepen van de Chinese 'ziel', dan alle
filosofen hem ooit zullen kunnen vertellen. (Ulrich Libbrecht, Inleiding
Comparatieve filosofie llIB. Wetenschap, Zen en Theologie, p. 869)

Het Chinese en Japanse landschap dat met sumi-e is geschilderd is voor
ons westerlingen vaak ‘ondoorgrondelijk’ omdat het meestal veraf staat van
onze dagelijkse werkelijkheid. Gewend als we zijn aan de kleurige
reclamefolders en films van toeristische oorden met bijzondere
landschappen, met foto’s die ons daar naar toe moeten lokken tijdens onze
vakanties, of foto’s van onze eigen nationale natuurlandschappen, de
Waddenzee, de Veluwe, De Biesbos, delen van Zuid Limburg, of andere
delen van Nederland waar Natuurmonumenten de scepter zwaait, lijken deze



(vaak) zwart-wit verbeeldingen van een bergmassief of de grote lege vlakken
een ver van mijn bed show. Er valt over het Chinese landschap eigenlijk niets
te zeggen, zo Libbrecht, in bovenstaand citaat. Daarom zal ik ook er nu niets
over zeggen, behalve dat er een bepaalde manier van kijken uit spreekt die
verbonden is met een zekere spiritualiteit van het Taolsme en Zen-
Boeddhisme. Naar aanleiding van een schilderij waarin een klein mensfiguur
staart naar de bergen en de grote leegte erom heen, schrijft Libbrecht:

Teruggetrokken in een hoek van het bestaan, kijk ik naar de grote leegte —
het Mysterie van de wereld. Maan en wind — deze laatste gesymboliseerd in
één enkele tak van een pijnboom—, zijn de fenomenen die zich opstellen
tussen mij en de leegte. Ondanks hun gebondenheid aan de tijd, zijn zij
kinderen van de leegte. Een Ch'an gezegde luidt: "Sinds alle tijden eeuwige
leegte; wind en maan van één dag", waarop het commentaar van Sheng-
neng zegt: "Uiteraard zullen we ons niet hechten aan de wind en de maan
van één dag en de eeuwige Leegte vergeten. Maar we zullen ons ook niet
hechten aan de eeuwige Leegte en de wind en de maan van één dag
vergeten."

Dit is het zuiverste Zen: het Grote Mysterie is geen abstractie die zich op
oneindige afstand van mij bevindt, het bevindt zich overal rondom mij, het
bevindt zich ook in mij.

"De Grote Leegte is wijd en breed, niets hindert haar,

zZij doet het wonderbaarlijk Zijn van Dat wat uit zichzelf zo is, rondgaan.
Gesmolten vormt ze stromen en beken,

gestold vormt ze bergen en hoogtes."

Het mysterie van het bestaan, in Heideggeriaanse termen ‘Seyn’ (Zijn), is
onkenbaar maar toch ervaarbaar omdat het overal aanwezig is en de basis
vormt voor elke vorm van bestaan. Ik verwijs hier expliciet naar de Duitse
filosoof Heidegger omdat in zijn zoektocht naar het ‘Seyn/zijn’ en de wijze
waarop hij dit beschrijft, dit ‘Seyn/Zijn’ veel weg heeft van een geheim, een
mysterie dat we nooit kunnen en zullen doorgronden. Paradoxaal genoeg
kunnen we er wel over spreken - net zoals wij over de leegte kunnen
spreken, haar niet denken of bedenken, maar haar wel in bijvoorbeeld het
landschap ervaren. Maar wat ervaren we dan en wat doet dat met ons? |k
vind de omschrijving in het bovenstaande gedicht wel toepasselijk op het
begrip ‘Seyn/Zijn’: het wonderbaarlijk Zijn van Dat wat uit zichzelf zo is. Er is
geen grond, geen reden, geen functie waaraan dit ‘Seyn/Zijn’ gekoppeld is.
Ik weet niet of Heidegger het hier mee eens zou zijn, maar dat is voor mij van
minder belang. Het is zoals de natuur is. De natuur die wij zelf ook zijn, ook
al handelen we vaak alsof we daarboven staan en dat het ons niet aangaat
wat er in de natuur plaatsvindt. Hoe blind kun je zijn?

Landschap en ziel



Al heel lang ben ik geinspireerd door het Chinese en Japanse geschilderde
landschap. Libbrecht spreekt over een stemming die het oproept, een soort
trilling, die hij ook bij zichzelf herkent. |k kan daar wel inkomen. Het
landschap roept niet alleen een stemming op, maar stemt je ook: je gaat
anders ervaren. Bomen zijn opeens niet alleen maar bomen, bergen niet
alleen maar bergen. De afstandelijke houding verdwijnt, je krijgt een relatie
met het landschap, het landschap krijgt een relatie met jou. Een
hedendaagse fotograaf die dit heeft begrepen en die door zijn werk hiervan
getuigt is: Wang Wusheng. Op zijn website http://www.wangwusheng.com
wordt dit duidelijk. Hij fotografeert de bergen alsof hij een landschapschilder
is.

De bergen krijgen zo een symbolische kracht die ze ook in het geschilderde
landschap hebben. Hij fotografeert symbolen, zijn foto’s leggen getuigenis af
van deze symbolen. |k gebruik voor het gemak maar het begrip symbool
omdat de betekenis hiervan is dat het werkelijkheden bij elkaar brengt. Mijn
ervaring van het landschap en alles wat dit met mijn innerlijk gemoed doet,
druk ik uit in een geschilderd landschap waarin precies mijn ervaring centraal
staat. Het landschap symboliseert mijn waarnemen en ondergaan van de
concrete berg en de concrete leegte.

In het Taocisme is het ondenkbaar om de natuur, het landschap, de leegte te
ervaren als een object waar je op afstand staat. Er is geen functionele
houding en ook geen rationele instelling waardoor het landschap of de
natuur wordt geinstrumentaliseerd. Het landschap staat niet in dienst van de
mens, niet van dit subject dat denkt dat het de natuur ontstegen is, terwijl
het fysiek nog altijd een soort aap is. Met dito emoties en gedrag.
Honderdduizend jaar ontwikkeling vlak je niet maar zo uit ook al planten we
chips in breinen van mensen waardoor ze zonder handen kunnen schaken.
Het landschap doet iets me je als je er voor open wilt staan. Als je jouw ziel
wilt laten raken, als je verwonderd kunt genieten van het wonder dat zich om
je heen afspeelt. Daarom zijn natuurfilms populair. Ze brengen een
onbekende nieuwe wereld bij je binnen. lets wat je vaak in je stoutste
dromen niet had kunnen dromen. Kijk eens door de ogen van een bij naar de
wereld, of ruik eens als een olifant op kilometers afstand water. Dat is ons
niet letterlijk gegeven maar door de natuurfiims nemen we er kennis van. Je
gedragen alsof de wereld om jou draait, alsof alleen jouw belang telt is meer
dan een domheid of dwaze blindheid. Het is een vorm van moord met
voorbedachte rade op de langere termijn.

Sommige boeren halen hun gelijk via terreur - Europese verkiezingen komen
eraan en de politici zijn bang voor het verlies van stemmen aan extreem
rechts. Een club die nu helemaal niets te bieden heeft voor de toekomst dan
een berg valse beloftes en ijdele hoop. Voor veel boeren is grasland natuur.



Maar dat grasland met een enkel soort, volgepompt met mest, is een
vergiftigde grond. Er groeit niks anders op. Geen beest wil erop leven. Het is
hetzelfde als beweren dat een menselijk leven niet meer is dan een
verzameling van jaren. De rest doet er niet toe. Ervaringen, emoties, hoogte-
en dieptepunten, allemaal niet relevant.

Het landschap en de natuur kunnen ons leren dat wij deel zijn van een veel
groter geheel en dat winstbejag niet de leidende motivatie mag zijn om alles
naar je hand te zetten en de aarde zo langzaam te vernietigen. De wal keert
het schip, maar het schip zal dan wel zinken want het is onderworpen aan
wetmatigheden die de rol en het handelen van de kapitein ver te boven gaan.
Het is tragisch, het is een grote tragiek, dat wij ons verstand niet inzetten,
onze geest niet openen voor andere inzichten dan het kapitalistisch gewin en
onze zucht naar alleenheerschappij. En als je dat ook nog als ‘gelovige
christen’ doet of als aanhanger van een andere religie, vind ik dat helemaal
meer dan verwerpelijk.

In de Psalmen luchten de dichter/zangers voortdurend hun hart. Ze vragen
van alles aan God, maar ze voeren het zelf niet uit in de Naam van God. Als
je denkt het te moeten uitvoeren ben je beland aan de kant van de religieuze
terroristen. Voor die mensen is er eigenlijk geen plaats in de wereld want ze
vernietigen niet alleen zichzelf maar ook de hoop voor velen op een wereld
zonder dit soort verdwaasden. Daarom kan ik alleen maar pleiten voor meer
openheid en inzicht voor de grote krachten die in de natuur spelen en
waarvan we allemaal deel uitmaken: liefde is naast haat en geweld een
overweldigende kracht. Dat kan het zijn. Liefde die aanzet tot
verantwoordelijk handelen. Het is aan ons om dit concreet handen en voeten
te geven, ook voor de dieren, de planten, de aarde zelf. Opdat er een
toekomst zal zijn voor hen en voor alles wat na ons komt. Haatzaaiers, ook al
hebben ze pretenties om minister-president te worden kunnen daarbij gemist
worden als kiespijn.

Gesang

ZUM Schluss ein letztes Wort!
Ich sage es flr dich
zur Stunde, da mir Hell und Dunkel beide beides sind.
Wir leben nach demselben Plan und wissen's von einander.
Nicht nach demselben Plane sterben wir.

Es geht verschieden aus;
Ja umgekehrt, verschieden.
Braungesicht und blaue Augen scheiden wir hier aus.
Ihr in Std, Nord, Ost und West, wohlauf wir kehren heim!
In schwarzer Nacht noch siehst du hoch

auf tausend Gipfeln Schnee



Bi-Yan-Lu. p. 21
Gezang

Ten slotte een laatste woord!
Ik zeg het voor jou
op het uur, want voor mij zijn licht en donker beide.
We leven volgens hetzelfde plan en weten het van elkaar.
We sterven niet volgens hetzelfde plan.
Het loopt anders af;
Ja, omgekeerd, anders.
Bruin gezicht en blauwe ogen, verwijderen we hier.
Jullie in het zuiden, noorden, oosten en westen, vaarwel wij keren
huiswaarts!
In de zwarte nacht zie je nog steeds hoog
op duizend toppen sneeuw

John Hacking
23 maart 2024

bronnen:

Bi-Yan-Lu. Meister Ylan-wu’s Niederschrift von der Smaragdenen Felswand.
Verfasst auf dem Djia-schan bei Li in Hunan zwischen 1111 und 1115 im
Druck erschienen in Sitschuan um 1300. Verdeutscht und erldutert von
Wilhelm Gundert, Vollstandige Ausgabe, Frankfurt am Main, Berlin, Wien
1983, (Ullstein), p. 21

Libbrecht, U., Inleiding Comparatieve filosofie IlIB. Wetenschap, Zen en
Theologie, Assen 2005 (Van Gorcum) Libbrecht, Ulrich, lerse meditaties.
Naar een nieuw pantheisme, Antwerpen Apeldoorn 2017, (Garant uitgevers)
pag. 869-893

Wang Wusheng, Celestial realm. The yellow mountains of China, New York
2005, (Abbeville Press Publishers). http://www.wangwusheng.com

*kkkkkkkkk



