
Teksten over geluk 2014 -2023 


Vreugde delen 

Het begrip evangelie betekent goede of blijde boodschap. Een woord van 
vreugde voor ieder die het wil horen. Het is als verzameling van verhalen ook 
een van de fundamenten van het christendom geworden. Het leven als 
christen is erop gebaseerd en de christen als leerling van Jezus laat zich 
erdoor voeden en leiden. In het evangelie staat opgetekend hoe het leven 
van Jezus verliep,waar hij voor stond en hoe hij omging met de religieuze 
overlevering in zijn tijd. Het evangelie behoort tot het oudste materiaal dat 
geschreven is over Jezus van Nazareth die de Messias wordt genoemd, de 
Christus (in het Grieks). Vandaar de naam christen en christendom, afgeleid 
van de Christus, de Messias die een boodschap van verlossing brengt voor 
de mensen in zijn tijd. Die boodschap werd niet door iedereen goed 
ontvangen en de tegenstand die Jezus van Nazareth opriep leidde 
uiteindelijk tot zijn dood aan het kruis. Een straf die toen veel werd toegepast 
bij opstandelingen tegen het Romeinse regime door de Romeinse bezetter. 
Maar de christenen geloven, en het is ook deel van het evangelie, dat de 
dood niet het laatste woord heeft. Op de ochtend van Pasen, als de vrouwen 
het graf bezoeken waar het lichaam van Jezus is neergelegd treffen zij geen 
lijk aan maar slechts wat doeken. Een boodschapper, een engel, maakt hen 
erop attent dat deze Jezus niet meer bij de doden is. Hij leeft. Dit gegeven is 
het kernelement geworden van het christendom: de opstanding uit de 
doden. Hoe hij dan is opgestaan en in welke gedaante is punt van discussie 
gebleven. Hoe letterlijk we deze blijde boodschap moeten nemen eveneens. 

Maar met de overwinning op de dood door de Messias is de weg 
vrijgemaakt voor onze overwinning op de dood als leerlingen van Christus. 
Het boek Hooglied vermeldt het al: liefde sterk als de dood. Deze liefde komt 
hier aan het licht. De dood krijgt de liefde niet klein. Zoals de dood kan 
woeden, als een onuitblusbaar vuur, zo kan de liefde werken, niet te stelpen, 
niet te doven. Dat is een en al optimisme, geloven in de kracht van de liefde. 
Deze liefde kan bergen verzetten, grenzen verleggen, het onmogelijke waar 
maken. Wij kennen dat misschien uit voorbeelden uit ons eigen leven, uit 
verhalen van en over mensen die door liefde voortgestuwd het onmogelijk 
gedachte bereiken en verwezenlijken. Liefde op deze wijze ingezet voor een 
doel, voor een medemens, voor een bekende of onbekende kan veel 
bereiken. Het is een vorm van zingeving, van zin geven aan je leven op de 
weg van de liefde. Dat is een andere route dan de weg van de planning, de 
inschatting en de doelbewuste keuzes. Want veel doelen in het leven worden 
niet bereikt omdat er hindernissen op de weg verschijnen die de acteur alle 
motivatie ontnemen kunnen. Als je ergens wilt komen en je doet dat 
planmatig zul je soms geconfronteerd worden met obstakels die te groot 
schijnen om te overwinnen. Dan kun je bij de pakken gaan neerzitten, het 
opgeven of een andere strategie bedenken. 




Maar als deze laatste ook teveel offers vraagt stop je misschien met de hele 
onderneming. Bij de liefde werkt dat anders. De liefde wordt gemotiveerd 
door een andere drang: niet het bereiken van een doel, maar het vervullen 
van het liefdesverlangen. Liefde geeft en geeft. Elke hindernis maakt haar 
sterker en houdt haar bij krachten. Ware dit niet zo, zou ze geen liefde zijn 
maar iets anders. Liefde sterk als de dood. Daar is geen kruid tegen 
gewassen. Liefde groeit en hoe meer ze ingezet wordt hoe groter ze wordt. 
Ze transformeert zichzelf in meer liefde. Dat proces kun je eigenlijk niet 
sturen, niet vastleggen en niet plannen. Het valt ook grotendeels buiten ons 
oordeelsvermogen dat (blind) vaart op de vermogens van onze ratio. Wat in 
de ogen van de wereld absurd is, is in de ogen van het evangelie de kracht 
van de liefde, het werk van God. Dat laatste veronderstelt een andere 
houding. Overgave, durf en vertrouwen wordt gevraagd, niet berekening, 
geen winstbejag. Daarom is het in wereldlijke kaders ook niet te vatten, dit 
evangelie, deze blijde boodschap van vreugde en van goedheid. Maar de 
wereld heeft wel baat bij deze werkzaamheid van de liefde. Ze wordt er beter 
op. De mensen transformeren door de liefde zichzelf en de ander. Dat is een 
mooie en zinvolle tijdsbesteding met het oog op de dood. Want waarom 
ophopen, oppotten van macht en bezit als het laatste doodshemd toch geen 
zakken heeft? 


John Hacking 2014


Op een geheel eigentijdse en wereldse wijze organiseren wij daarom in 2015 
een week waarin geluk en vreugde centraal zullen staan op de campus van 
de Radboud Universiteit te Nijmegen. Het is een vorm van seculier evangelie, 
een vorm van blijde boodschap die aansluit bij de talenten van elkeen. 
Gedeelde vreugde, gedeeld geluk vermeert zichzelf als het ware, net als de 
liefde.  In deze week zullen kunst, theater, muziek en maaltijden de week 
kleur geven. Iedereen op de campus is uitgenodigd om zijn of haar steentje 
bij te dragen. Om te putten uit de eigen voorraad en de eigen mogelijkheden. 
Prachtig toch, dit evangelie waar je zelfs geen christen voor hoeft te zijn?


******


Aangeraakt 

Aanraking, aangeraakt worden is een ervaring die mensen nodig hebben. 
Zonder dat dreigt een mens te verdorren. Eerst geestelijk en daarna 
lichamelijk. Dit schrijft Wilhelm Schmid in zijn boekje over gelatenheid, met 
de ondertitel ‘wat we kunnen winnen als we ouder worden’. Hij onderscheidt 
diverse stappen om gelatenheid in het persoonlijke leven bij ouderdom te 
ondergaan en een ervan is de ervaring van lichamelijk aangeraakt worden. 
Als je wordt aangeraakt ben je niet alleen, dan hoor je bij iemand, dan geeft 
er iemand om je. Dit gevoel heb je ook nodig als je ouder wordt maar precies 



daar schort het wel eens aan. Zeker als velen om je heen zijn weggevallen, 
als je geen knuffelende kinderen (meer) hebt of dierbare vrienden die je eens 
af en toe stevig vastpakken of omhelzen.

 

Maar aangeraakt worden en aanraken kent ook nog een ander niveau dan 
alleen het zintuiglijke dat met de tastzin en de huid te maken heeft. Ook 
geestelijk kun je worden geraakt, aangeraakt, getroffen. Als dit niet zo was 
zou ook het begrip inspiratie nergens op slaan. Geïnspireerd worden is niet 
meer en niet minder geraakt worden door iets wat in je geest binnenkomt en 
waardoor je wordt aangezet om op de een of andere wijze actie te 
ondernemen. Dat kan op het intellectuele niveau maar ook via handelend 
optreden, bijvoorbeeld het organiseren van een activiteit. Of Je gaat aan de 
slag met het schrijven van een tekst (gedicht, spreuk, boek, toneelstuk), het 
maken van een schilderij of film. Creativiteit gebaseerd op inspiratie kan veel 
kanten opgaan. Wat je hier kunt onderscheiden zijn de volgende stappen: je 
open stellen, ontvankelijk zijn voor een of andere wijze van inspiratie, je dus 
laten raken, het moment van geraakt worden, de reactie hierop in de vorm 
van bijvoorbeeld creativiteit. Je uiten, stem geven aan je geraakt zijn is naast 
het geraakt zijn zelf bron voor ervaringen van geluk. Zo kun je het een hele 
tijd in je leven uitzingen als geraakt worden en je uiten op basis hiervan 
plaatsvinden. We noemen dat een zinvolle wijze van tijdsbesteding want je 
ervaart op de een of andere wijze een portie geluk. Het mooie ervan is dat 
geraakt worden altijd met iets buiten jou te maken heeft en je uiten altijd een 
beweging is van jou naar de wereld om je heen zodat ook anderen hiervan 
kennis kunnen nemen. Zo wordt je als het ware ingebonden in een wereld  
van betekenissen die verder gaat dan de individuele context, het narcistische 
zelfgenoegen, het draaien om je eigen middelpunt. Als het ware ben je zo 
opgenomen in een groter zingeheel. Je laten raken en het effect daarvan 
doorgeven zodat ook anderen geraakt kunnen worden. Zo waait de wind van 
de inspiratie door de wereld.


Zo zijn mijns inziens ook de grote religies ontstaan, zo ontstaan de 
bewegingen die mensen in vuur en vlam zetten, die aanzetten tot grote 
daden. Het begint met aanraking, met het verspreiden van het effect 
daarvan. Mogen daarom grote daden, grote woorden, grote gebaren, dat zijn 
daden, woorden, gebaren, die over de grenzen van de dood heengaan – 
alleen de liefde kan dit bewerkstelligen – ons leven voortdurend vullen. Moge 
wij zo doorgeefluik zijn van de geest die in ons leeft.


John Hacking 2015


*****




De ziel en geluk 

Die Worte am Feuer

sparsam gesetzt

und wenn nachts mit dem

Regen das Pflaster aufsingt

einem Winterpsalm der Gassen

klingt am Tag noch 

entferntes Echo

aus Wind und aus Worten und

Licht


Uit: Thomas Krämer, Formloser Antrag auf Schnee. Gedichte, 2005 Berlin 

Wat is beter? Leven en je leven en zingeving gestalte proberen te geven met 
behulp van metaforen, erdoor gevoed worden, zin vinden in beelden en 
symbolen, in een metaforisch geduide werkelijkheid met het gevaar te leven 
in illusies of een leven zonder illusies, in een (kale) werkelijkheid waarin het 
besef overheerst dat er niets is dat ons overstijgt, dat er géén God en géén 
transcendente werkelijkheid bestaat omdat dit loze begrippen zijn? Staan 
deze twee wel tegenover elkaar zoals ik het hier heb geformuleerd?


Misschien is het nog veel complexer en gedifferentieerder. Een atheïst die 
niet in God gelooft en niets moet hebben van transcendentie kan toch 
opgaan in metaforen, in een overkoepelend zingeheel dat hem omgeeft 
omdat hij zin vindt in zijn bezigheden. Wetenschap bijvoorbeeld die niet 
vraagt om God, die er niet om maalt en die al het religieuze liever buiten 
boord houdt. Zingeving en zinvinding hoeven geen religieus uitgangspunt te 
hebben, noch religieuze wortels. Het menselijk verlangen naar vervulling kan 
op veel manieren tot uiting komen. De religieuze weg is er slechts een van. 
Maar het feit dat wij mensen verlangen betekent ook nog iets anders. Zoals 
wij honger hebben naar voedsel kunnen wij ook verlangen naar overstijgende 
ervaringen, naar geborgenheid, naar je gekoesterd weten, je welkom weten, 
je bemind weten. Dit verlangen bestaat. Ook al wordt het niet altijd 
bevredigd. Het ontbreken van de bevrediging of de vervulling is geen 
argument ertegen. Het verlangen is de boodschapper van de ziel. De ziel is 
en wordt manifest in dit verlangen. Niet meer en niet minder. Wat er ook 
allemaal over de ziel beweerd kan worden en is beweerd in de loop van de  
menselijke geschiedenis, of ze wel of niet bestaat, of ze wel of niet 
aanwijsbaar is, doet er niets aan af en valt in het niet bij het feit dat wij 
mensen wezens zijn gekenmerkt door verlangens. Dat is voor mij, ik herhaal, 
voor mij persoonlijk, genoeg bewijs voor het bestaan van de ziel. Als wij de 
laatste levensadem uitblazen dooft onze ziel in ons lichaam, is het verlangen 
ten einde, en vervalt ons lichaam langzaam tot de materie waaruit het is 
opgebouwd. Het wordt weer bouwsteen voor iets anders. En de ziel? Is zij 



vertrokken als een schip aan de horizon, als een vleugje wind, als een 
zuchtje? Wie zal het zeggen. Over de materiële gestalte van de ziel, als er al 
sprake van is, valt niet veel over te zeggen. Maar we zien wel heel duidelijk 
het verschil tussen bezield (en levend), verlangend én dood, morsdood. 


Nou wordt onze samenleving in vooral het rijkere Westen door een aantal 
auteurs beschreven als de vleesgeworden manifestatie van het streven, het 
verlangen naar geluk. We streven het geluk na, we willen het meemaken, het 
beleven en vooral die ervaring blijven herhalen. Het streven zit als het ware in 
onze genen als we sommige auteurs mogen geloven. Het is niet alleen een 
realiseren van wat er in potentie in zit (Aristoteles), het gaat veel verder dan 
dat. Velen willen obsessief gelukkig zijn alsof de doel van het leven gelukkig 
zijn is. Het paradijs na onze dood is afgeschaft, dus alle nadruk komt nu op 
het hier en nu te liggen, daar moet het gebeuren en o wee als je dan de 
dingen misloopt. Maar leven we echt om gelukkig te zijn of te worden, is dat 
ons levensdoel? Martin Heidegger, de Duitse filosoof was zich erg bewust 
van het feit dat wij stervelingen zijn. Ons leven is relatief. Eerst zijn we 
boreling, worden we als het ware op deze aarde, in dit leven geworpen, 
geboren. Dan moeten we ons leren verhouden tot de wereld en de mensen 
om ons heen. Die mensen helpen ons daarbij een handje want anders 
zouden we het niet overleven. Die ervaringen slaan neer in ons bewustzijn 
ook al houden we er niet elke dag rekening mee. De liefde die wij van onze 
ouders ontvangen en andere zorgenden maken het pas mogelijk dat wij 
kunnen existeren als mensen. 


Deze ervaringen vormen volgens mij ook de bron en de grondslag van het 
verlangen in ons leven. Liefde roept nieuwe liefde op, liefde die is ontvangen 
kan worden gedeeld, maar heeft ook bevestiging nodig. Telkens opnieuw. Als 
boreling worden we zo ‘gelukkeling’ om een term van “Loesje” te gebruiken. 
Maar de ‘gelukkeling’ is niet alleen boreling, hij is ook sterveling. In dit licht, 
het sterven en het levenseinde, krijgt de tijd voor de dood een zekere 
urgentie. Die tijd is kostbaar. Als je nu die tijd alleen besteedt aan het 
najagen van geluk zou je wel eens het gevaar kunnen lopen het geluk te 
missen dat al lang voor je klaar lag, net als de deur van de wet die voor de 
romanfiguur van Kafka (“Hier konnte niemand sonst Einlaß erhalten, denn 
dieser Eingang war nur für dich bestimmt. Ich gehe jetzt und schließe ihn.“ 
Der Prozess, hfst 9) open stond en alleen voor hem, om binnen te treden, 
maar waarvoor hij niet de moed had om deze stap te zetten. „Als najager van 
geluk wil de moderne mens alle negativiteit uit zijn leven bannen en dat 
probeert hij door greep te houden om alles wat hem overkomt. Dat is een 
onmogelijke en hopeloze opgave. Veel ontwikkelingen in de wetenschap 
houden de illusie vast dat het welslagen van dit experiment toch eens moet 
lukken want we kunnen al zoveel leed en mislukkingen uitbannen. 




Ook ziektes worden langzaam teruggedrongen. Nu nog een middeltje vinden 
tegen al die agressie, dan zou de wereld een stuk vreedzamer worden. 
Misschien heeft deze houding ook te maken met het ontbreken van 
samenhang, van grotere verbanden waarin je opgenomen bent, zoals 
tradities, gebruiken, gewoontes. Herman de Dijn, een Belgische filosoof 
noemt dat de wereld van de vloeibare waarden. Hij vraagt zich dan ook af 
hoe wij de vrijheid kunnen overleven. Tegenwoordig moet je het allemaal zelf 
maar uitzoeken. Je bent zelf verantwoordelijk, ook voor je falen, ook als je 
het geluk niet hebt gevonden, niet hebt kunnen bewerkstelligen. Als je 
gelooft in beheersing van de werkelijkheid ligt het geloof in de maakbaarheid 
van je eigen geluk voor de hand. 


Misschien is een van de grote veroorzakers van hedendaagse ziektes dan 
ook de ervaring geen greep (meer) te hebben op de dingen die in je leven 
gebeuren. Mensen haken dan af, geven de moed op, zien het niet meer 
zitten. De werkelijkheid en de tegenkrachten zijn hen boven het hoofd 
gegroeid. Filosofen die hierover hebben nagedacht kiezen duidelijk een 
andere weg. Niet het in de greep willen houden, niet de manipulatie, niet de 
techniek om te beheersen wordt bepleit maar “Gelassenheit” je op een 
andere wijze verhouden tot het onvermijdelijke. 


Dat is een vorm van loslaten, van leren leven met het ongeluk in je leven. Er 
het beste van maken zonder er aan onder door te gaan. Geluk is in die zin 
dan ook een soort van volheid waarin positieve en negatieve ervaringen een 
plaats krijgen. Mee zwemmen in de stroom van het leven, een stroom die 
langs vele kusten stroomt. Zin in het leven en zin van het leven vallen niet 
samen met een doel of met een bedoeling. Gerard Visser, een Nederlandse 
filosoof heeft hier boeiende dingen over geschreven. Hij pleit ervoor dat het 
verstaan van de zin van het leven, het leren ervaren is van die zin als een 
dimensie in ons leven – die zo onuitputtelijk is als het water  - die ons laat 
leven. 


Zin van het leven omgeeft ons, wij zijn de actieve/passieve ontvangers. Wij 
kunnen opschuiven in onszelf, zo zegt hij, naar een open houding, een open 
dimensie in ons zelf voor de omringende werkelijkheid. Open staan, open 
gaan, open stellen, open ontvangen. Dat geeft lucht, ademruimte. We 
worden aangeraakt, wij ondergaan iets, wij ontvangen en worden omvangen. 
Deze ervaring kan ook religieus worden geduid. In de mystiek komt ze ter 
sprake. De Duitse mysticus Meister Eckhart beschrijft haar met zoveel 
woorden als een innerlijke bewogenheid van het omvangen worden. Je kunt 
het vergelijken met de wijdte van een landschap dat een verpletterende 
indruk op je kan maken. Die wijdte omgeeft je, omhelst je, neemt je op in een 
groter gevoeld en ervaren geheel. Voor Eckhart, zo Visser, is deze wijdte ook 
de ondoorgrondelijke manifestatie van de godheid. Een effect dat doorwerkt 
tot in onze ziel en dat er de kern van is, de grond. Innerlijke vreugde komt 



daarbij aan het licht. Met denken, met je ratio kun je dit nauwelijks 
omschrijven of benaderen, zeker als denken slechts het formuleren van 
voorwoorden is, zoals Heidegger stelt. Het definitieve woord, als dat er al 
kan zijn, wordt nooit gezegd. En dat hoeft misschien ook niet omdat we 
passanten zijn, passanten in dit leven, reizigers op de stroom van het leven. 


De ervaring van geluk is dus eerder een ervaring van acceptatie, van loslaten 
van ijle en verkeerde verwachtingen, van kortzichtig ingevulde wensen, 
eerder een ontdekken wie in wezen bent, wat je kern is, wat je vandaar uit 
uitstraalt en wat je ten diepste nodig hebt. Visser stelt dan ook dat “trouw 
aan jezelf kan niets anders betekenen dan trouw zijn aan datgene wat jou 
van binnenuit verruimt.” Alles wat jouw inklemt, ook al zijn het je eigen 
verwachtingen, je voorstellingen, alles wat je beklemt, ook van buiten door 
de eisen aan jou gesteld, is het bewijs voor het feit dat je in een gevangenis 
leeft waarin geen ruimte is voor jou. Je ziel is en raakt bekneld en moet 
worstelen om lucht, om adem. Ze komt in ademnood. Er is geen wijdte om je 
heen, maar verstikkende lucht van bedorven verlangens. Schelling, een 
andere Duitse filosoof drukt het mooi uit: “Die Seele ist nicht, wo sie ist, 
sondern wo sie liebt.“ De ziel komt pas tot bloei als zij zichzelf geeft, 
wegschenkt, als ze liefheeft. Dat kan niet vanuit een gevangenis, niet vanuit 
een kooi waar je aan de begeerten en verlangens van anderen moet voldoen. 
Liefde laat zich niet afdwingen, zij is gratuit. Gerard Visser pleit in drie 
stappen voor het besef dat elk individu deze grond van de ziel, deze wijdte, 
dit vergezicht, deze trouw aan de innerlijke ruimte met koesteren. Hij zegt dat 
ik de eenheid niet buiten mezelf moet zoeken, dat ik mijn uniciteit niet moet 
prijsgeven aan enige algemeenheid en dat ik mij met de unieke eenheid die 
ik ben moet durven afzonderen, en wel alle drie deze stappen zo radicaal 
mogelijk. Volgens Eckhart is de ziel aan het lichaam gegeven om gelouterd te 
worden. We hebben dus eigenlijk niets te verliezen. Het geluk ligt binnen 
handbereik want het woont al in onze ziel, die wijd als het landschap open 
staat voor de kus van God. Wij hoeven alleen maar de zelf opgeworpen 
muren af te breken die tussen ons en onze ziel instaan.

 

John Hacking 2015


*******


Gedolven ontmaskering 

Delf mijn gezicht op, maak mij mooi. 
Wie mij ontmaskert, zal mij vinden. 
Ik heb gezichten, meer dan twee, 
ogen die tasten in den blinde, 
harten aan angst voor angst ten prooi. 
Delf mijn gezicht op, maak mij mooi. 



 
Delf mijn gezicht op, maak mij mooi. 
Wie wordt ontmaskerd, wordt gevonden 
en zal zichzelf opnieuw verstaan, 
en leven, bloot en onomwonden, 
aan niets en niemand meer ten prooi. 
Delf mijn gezicht op, maak bij mooi. 

 
 

Huub Oosterhuis. 

Afgelopen zondag klonk dit lied in een viering van de Studentenkerk te 
Nijmegen waar gelezen werd uit Lucas 6,20-26 uit de Bijbel in gewone taal, 
een viering op carnavalszondag, opgeluisterd door het eigen koor en het 
Campuskoor veelstemmig. Geluk vinden in deze wereld zelfs als het niet 
mogelijk lijkt, zelfs als alles tegenstaat. Dat is de boodschap van de lezing: je 
zult geluk vinden, ondanks…Ook voor jou is er troost, een omgekeerde 
wereld zoals wij die kennen. Eva Martens die tijdelijk een van mijn collega’s 
vervangt hield een goed verhaal over maskers en ontmaskering, over rollen, 
rollenspel en jezelf zijn. En de tekst van het lied van Oosterhuis paste hier 
goed bij. Een lied over ontmaskering en zelfvinding. Maar ook met een 
masker vertolk je een waarheid, ben je iemand, stel je iets voor. Het masker 
heeft een buitenkant en een binnenkant: daar zit jouw gezicht. Met de 
buitenkant toon je jezelf aan de wereld. Maar straalt de binnenkant ook door 
naar buiten? Of is het masker enkel en alleen buitenkant, bescherming tegen 
verlies van de binnenkant, bescherming tegen een aanval van buiten op het 
wezen dat jij bent, dat jij diep van binnen bent? 


Misschien ben je wel zwak en wil je voorkomen dat men dat te weten komt. 
Misschien doe je jezelf wel groter en sterker voor dan je bent, om bepaalde 
doelen te halen, om te imponeren, om je ambities te verwezenlijken. Hoe het 
ook zij het masker geeft te denken. In het Japanese No-theater liggen de 
rollen vast en helpt het masker bij de verbeelding van de rol en de 
bijbehorende emoties. In deze vorm van drama structureert mede het 
masker het spel en vormt het een vast element. Niet de speler achter het 
masker maar de rol zelf is belangrijk. Dat is een andere manier van kijken 
waarmee wij in het westen misschien niet zo vertrouwd zijn en die hoogstens 
nog in het poppenspel met vaste figuren een rol speelt. De speler is zijn rol, 
en de rol bepaalt het spel van de speler. Hier is geen sprake van zelfverlies 
want er is geen zelf dat verloren is of dat het gevaar loopt om verloren te 
raken. De speler is zijn rol. Een goede speler is des te beter zijn rol. Zij vallen 
samen, er is niks tussen, geen voorbehoud, geen aarzeling of twijfel. De 
speler gaat op in het spel en wordt zijn rol en de toeschouwers genieten 
ervan en vragen zich niet af wat het werkelijke gezicht is van de speler. De 
speler zelf doet er als persoon niet toe in het spel. De speler is deel van het 



spel en daar moet hij het mee doen, zou je kunnen zeggen. Hoogste 
spelkunst is dan ook de rol spelen die je moet spelen. 


De tekst uit het lied van Oosterhuis met de suggesties dat er achter het 
masker nog iets anders schuilt moet een Japanner vanuit dit perspectief dan 
ook vreemd in de oren klinken.”Wie mij ontmaskert, zal mij vinden” dicht 
Oosterhuis. Wat tref je dan aan? Wat wordt er dan mooi gemaakt? 
Oosterhuis geeft zelf antwoord als hij zegt: “Ik heb gezichten, meer dan twee, 
ogen die tasten in den blinde, harten aan angst voor angst ten prooi.” 
Meerdere gezichten bepalen mijn wezen, mijn ogen zien niet veel, het is 
donker, mijn hart, onze harten zijn bang voor de angst die dreigt, die 
misschien komt maar die misschien ook een hersenspinsel is. En dat 
allemaal achter het masker, allemaal achter het gezicht dat wij opzetten en 
waarmee wij ons aan de wereld tonen. Maar de ontmaskering is niet 
eenvoudig. Er is sprake van delven, een beeld dat stamt uit het milieu van de 
mijnwerker, de kolendelver, de gouddelver. Zwaar en ondankbaar werk. 
Gevaarlijk werk, dat je lichaam en je geest kleurt en niet alleen aan de 
buitenkant. Mijn vader is mijnwerker geweest. Hij behoorde gelukkig tot de 
generatie die verplicht werd met meer bescherming te werken zoals 
stofmaskers. Was hij tien jaar ouder geweest dan was hij nu al lang aan 
stoflongen overleden. Ondanks de kameraadschap en de romantiek van het 
solidaire arbeidersleven was het beroep een aanslag op je gezondheid. 
Datzelfde geldt voor (soms illegale) gouddelvers van dit edelmetaal die met 
kwik werken om de goudklompjes bloot te leggen. Dit werk, dit delven heeft 
een prijs. “Delf mijn gezicht op, maak mij mooi.” zal dus als we binnen deze 
beeldspraak blijven niet eenvoudig zijn, niet zonder slag of stoot plaats 
kunnen vinden. 


Maar hoe gaat dit delven in zijn werk, hoe wordt het gezicht bloot gelegd 
waardoor het mooi wordt gemaakt? Is het een kwestie van schuren? 
Afboenen van de buitenkant? De valse schijn doen verbleken, de ware aard 
naar boven halen zoals de aarde de goudaders flonkerend laat zien als de 
mijnwerker er met zijn hak op slaat? Is het zo een zwaar werk, vol geweld, 
vol brute kracht? Of vindt het subtiel plaats, door een woord, een gebaar, 
een blik? Ik vermoed het laatste, want de woorden hebben een zekere 
verleidingskracht, een plasticiteit die met geweld nooit te bereiken valt en die 
als dit geweld wordt ingezet alleen het tegendeel bereikt. Want geweld roept 
tegengeweld op, actie reactie, haat roept haat op, wreedheid vergelding. 
Hoe kun je ooit denken dat jouw strategie van niets ontziend geweld tegen 
een vijand vruchtbaar kan zijn? Je terreur, je wreedheid, je inzet van al je 
brute krachten zal zich met tienvoudige kracht tegen je keren want wat je 
zaait zul je oogsten, honderdvoud. “Delf mijn gezicht op, maak mij mooi” wil 
zeggen het gaat om schoonheid, om mooi gemaakt worden, mooi willen 
worden, want het verlangen is hier in het spel, het verlangen om ontdekt, 
ontmaskerd te worden. En als dat plaatsvindt, als er iemand is die jou de 



moeite waard vindt om achter je masker te kijken gebeurt er iets bijzonders: 
”Wie wordt ontmaskerd, wordt gevonden en zal zichzelf opnieuw verstaan, en 
leven, bloot en onomwonden,aan niets en niemand meer ten prooi!”  

Het uitroepteken heb ik erachter gezet. Een aansporing om geen prooi meer 
te zijn, geen prooi meer voor niets en niemand. Want gemaskerd ben je of je 
wilt of niet prooi van je eigen verlangen om je op deze wijze te presenteren 
en maak je deel uit het van het spel dat in de wereld met de maskers wordt 
gespeeld. Pas ontmaskerd komt dit aan het licht: dit spel van verleiding, van 
weerbarstigheid, van valse verwachtingen, illusies, zinloze hoop, zelfverlies. 
Ontmaskerd leer je jezelf opnieuw verstaan, mag en kun je leven bloot en 
onomwonden, hoef je geen blad voor je mond en niet voor je ogen te nemen. 
Ook geen tekst waar je jezelf achter denkt te moeten verschuilen, geen 
geloofsbelijdenissen meer, geen getuigenissen om je goede gezindheid te 
tonen. Geen daden om in een goed blaadje te komen bij je beoordeelaars. 
Ontmaskerd ben je open en bloot en mag je jezelf open en bloot 
presenteren: ben je wat je laat zien en zien we wat je bent. Binnen en buiten 
vallen samen zoals het masker met de speler in het No-theater. Geen 
voorbehoud, geen maar, geen korte gedachtenflits van twijfel of aarzeling, 
geen intuïtieve gevoelens vooraf van hier klopt iets niet. 


Dit is de taal van de verlossing, het eindspel in de woorden van Samuel 
Becket zonder de wrangheid en de desillusie, zonder de zwartgalligheid die 
het zelfbedrog ontmaskert, de cynische terugblik die het leven als leugen 
bestempelt. Want als het masker eenmaal valt is er niets meer dan het 
gezicht dat achterblijft, het naakte lichaam, het naakte gezicht met ogen die 
kijken, die open staan voor het licht. 

Ogen die de ziel weerspiegelen en die de ziel tot uitdrukking brengen. Dat is 
het echte goud, goudkleurig of zwart, warmtegevend of zekerheid: stralende 
ogen, een open blik, een en al ervaring van er mogen zijn en er willen zijn: 
bloot en onomwonden, aan niets en niemand meer ten prooi. Een wereld 
omgekeerd, geluk niet als mogelijkheid maar als werkelijkheid. Geluk dat de 
hoogte en dieptepunten heeft meegemaakt, de stormen doorstaan, de hoge 
golven overleefd. Bereiken wij dat in ons leven? Of ligt deze gelukzaligheid 
buiten ons bereik? Moeten we wachten op onze definitieve verlossing, 
misschien wel na onze dood? Een hemels paradijs? Oosterhuis de dichter 
formuleert in het heden: zijn tegenwoordige tijd is een aansporing, geen 
verwijzing naar wat moet gebeuren, maar eerder een bevel, een vraag met 
dwingend karakter, vandaar het woord delven. Ga aan de slag, begin, doe je 
werk, doe moeite, zet je in, maak er energie voor, doe je best. Want eenmaal 
begonnen zul je merken dat er een grote schat op je ligt te wachten, succes 
verzekerd. Alleen je moet het wel doen, wel eraan beginnen. Dit woordspel 
met het verlangen kan alleen maar lukken als er achter of onder dit verlangen 
een wereld schuilt die waarheid bevat: een gezicht zonder angst, dat zichzelf 
verstaat, een mens die er al is maar die nog moet worden blootgelegd. Toch 



het proberen waard lijkt met zo! En wie weet wordt in dit delven ook jouw 
ware zelf gedolven. 


John Hacking 2015


******  

Geluk-management 

Geluk lijkt overal verkrijgbaar als je de moderne commercie mag geloven. 
Maar we weten uit eigen ervaring hoe zeldzaam bepaalde vormen van geluk 
te vinden zijn zoals echte vriendschap en een relatie voor het leven. Vooral 
als je die relatie niet hebt en er naarstig naar op zoek bent of als je 
nauwelijks vrienden hebt maar ze wel graag zou willen hebben. 

Zelfhulpboeken en zelfhulpgroepen bieden allerlei oplossingen aan en 
‘Happiness’ is een thema dat overal aan de man wordt gebracht en het wel 
lijkt of iedereen er op dit moment naar smacht. Zeker als het leven onder 
druk staat door werkstress, prestatieverwachtingen en andere vormen van 
verlangens die op het leven en op de eigen werksituatie worden 
geprojecteerd. Men moet voor zichzelf en voor (vaak fictieve) anderen 
voldoen aan bepaalde verwachtingen anders is het leven niet geslaagd en 
beschouwt men zijn eigen functioneren als onvoldoende.


Toch vreemd eigenlijk dat we dergelijke meetlatten hanteren en die naast ons 
dagelijks leven leggen om te kijken hoe goed we eigenlijk zijn en of we 
voldoen aan de zelf opgelegde normen. Van studenten hoor ik heel vaak dat 
ze van zichzelf dagelijks lijstjes moeten afwerken en als dat niet lukt gaan ze 
met een ontevreden gevoel naar bed. Sommigen beperken bewust de lengte 
en de inhoud van de lijstjes, dan zijn ze tenminste nog een beetje blij op het 
einde van de dag. 


Naast ambitie en verwachtingen, verlangens om uit te blinken, te schitteren, 
op te vallen en vooral om mee te tellen speelt er nog een ander fenomeen 
dat zo oud is als de mensheid: de drang om te beheersen, te manipuleren, 
de dingen naar je hand zetten. Wij mensen zijn wezens die ingesteld zijn om 
de wereld zo aan te passen aan onze wensen en verlangens dat we 
voortdurend hiermee bezig zijn. In de filosofie heeft men eeuwen lang 
classificaties en systemen bedacht om de kijk op de wereld vorm te geven 
en gebieden van elkaar af te grenzen. Hierin wordt duidelijk hoe er gedacht 
wordt: in contingenten, in afdelingen, in afgebakende begrippen en ideeën. 
In de techniek wordt dit dan waargemaakt en het landschap verandert 
verandert voor onze ogen. Concepten worden waarheid, het mooist verbeeld 
in ons wegennet en s’ nachts in het licht dat overal schijnt vanuit de 
metropolen, de grote conglomeraties en de wegen die het land doorkruizen. 



Het licht is op deze wijze een mooie verbeelding (niet alleen als metafoor) 
van onze beschaving die langzaam de woeste natuur heeft opgeslokt. 

De wereld en het wereldbeeld voor de Neanderthaler ziet er volslagen anders 
uit dan de wereld en het wereldbeeld van de Middeleeuwer en voor ons 21e 
eeuwse mensen. In onze wereld bestaan voorwerpen waar onze voorgangers 
volstrekt geen idee van zouden hebben gehad en als ze hier zouden 
rondlopen zouden ze niet weten wat ze zien omdat niets aan hun 
voorstellingen beantwoordt. Het wereldbeeld, zo vermoed ik, kleurt en staat 
aan de basis van ons handelen en onze kijk op de wereld en op onze 
menselijke mogelijkheden. Maar dit wereldbeeld is vanuit de filosofie gaan 
kantelen toen bleek dat de functionele benadering, het doelgerichte en het 
manipulatieve niet altijd meer werken. Het structuralisme kwam met het idee 
dat wij allen onderdeel zijn van grotere structuren en dat deze ons handelen 
kleuren en voorbestemmen. Dat beseffen we wel maar hoe die structuren er 
dan uitzien en wat het werkelijk betekent voor ons zelfverstaan is nog niet 
overal doorgedrongen. 


Als je de wereld en je eigen dagelijks leven blijft benaderen vanuit het idee 
dat jij aan de touwtjes trekt, dat jij bepaalt wat er gebeurt en hoe jij 
functioneert heb je het eigenlijk niet begrepen. Je hebt geen zeggingschap 
meer, niet meer over je privacy, niet meer over je lichaam, niet meer over je 
werk en al helemaal niet over je context. Die tijd is voorgoed voorbij. Omdat 
je bent opgenomen in talloze netwerken en onderdeel bent van die 
netwerken waar je helemaal geen macht over hebt. Je bent hoogstens 
doorgeefluik van informatie, van bepaalde wijzen van handelen die in jouw 
situatie en in jouw ogen misschien het beste zijn, maar waarvan je absoluut 
niet zeker weet of dit ook werkelijk zo is. Vanuit jouw perspectief treedt je op 
en handel je, heb je gedachten en verwachtingen. Maar als je knooppunt en 
deel bent van een netwerk en van talloze netwerken wordt je gestuurd, 
geleid, van informatie voorzien en voorzie jij anderen weer van informatie die 
je niet zelf bedacht of ontwikkeld hebt. 


Wetenschappers hebben al veel eerder ontdekt dat ons actie-
reactievermogen in het werkelijke leven samenhangt met een 
beloningssysteem in ons brein. Als deel van (onzichtbare) netwerken reageert 
ons lichaam nog steeds op een zelfde wijze ook als veel van onze reacties en 
acties via computer, smartphone en tablet gaan, dus in principe een groot 
virtueel karakter hebben.

Het feit dat ons lichaam reageert op die signalen die wij ontvangen via 
smartphones, sociale media en andere middelen, (het woord middel klopt 
eigenlijk al niet meer, want het zijn geen middelen die bemiddelen en die 
buiten ons staan, het zijn eigenlijk verlengstukken van ons lichaam die ons 
functioneren binnen het netwerk mogelijk maken en vergemakkelijken), laat 
zien dat de beloning in de hersenen als we reageren, een voortzetting is van 
eenzelfde principe maar nu op het virtuele vlak. Een boek lezen en daarvoor 



beloond worden door geluksgevoelens, of door andere gevoelens, is 
eigenlijk hetzelfde. Een taak volbrengen en daar een hele dag op teren 
omdat het je zo goed afging, een andere vorm. Kortom we geven onszelf en 
we ontvangen de hele dag kleine beloninkjes als we handelen en als we dat 
positief waarderen op onze zelf aangelegde en vaak onbewuste schaal van 
prestaties. In de nieuwe situatie waarin we ingebonden zijn in netwerken is 
dat niet anders en bepalen onze prestaties en onze acties en de reacties die 
wij ontvangen hoe we ons voelen en of ons brein ons beloont voor onze 
inspanningen. In feite zit je dan nog steeds in het functionele patroon van 
willen beheersen en willen sturen. Want je maakt je afhankelijk van de 
beloning. Misschien doe je dat niet bewust en heb je er ook geen idee van 
dat je brein dit doet, maar toch, het vindt wel plaats. 


Kunnen we dit doorbreken, en moeten we dit doorbreken? Is het slecht voor 
je geestelijk welbevinden? Er zit een zekere mate van verslaving, van 
afhankelijkheid aan dit systeem. Een maand geen sociale media, geen 
smartphone, het kan, het geeft misschien meer rust, maar daarmee ben je 
nog niet opeens geen onderdeel meer van talloze netwerken. De informatie 
komt alleen minder snel bij je binnen maar onderdeel en deel ervan ben je 
nog steeds. Probeer maar eens een identiteitsbewijs te verkrijgen zonder 
digitale identiteit. 


Het managen van je werkelijkheid en je leven is volgens mij in principe niet 
meer mogelijk en dus ook van je geluk niet omdat dit uitgaat van de 
verkeerde premisse. Niet het beheersen moet je willen, maar het je 
aanpassen binnen de grotere gehelen en daarin je eigen stukje vrijheid 
waarmaken als uniek (want lichaamsgebonden, maar voor hoelang nog) 
wezen dat plaats inneemt op deze aarde. Een druppeltje in de oceaan en 
daarvan je bewust zijn en daarvan het beste proberen te maken zonder al te 
veel aan de verleiding bloot te staan om te willen blijven beheersen. Dat is 
een hele uitdaging, dat vergt heel wat omdenken, nieuw denken, een nieuw 
zelfbesef, ook lichamelijk. Huiswerk voor de toekomst. Wie weet welke vorm 
van lente dan nog aanbreekt in ons denken en in de uitwerking van ons 
wereldbeeld met het oog op geluk.


John Hacking 2015


******


Happiness – als het jou aan geluk ontbreekt? Wat dan? 

“Geluk is het verdriet dat even uitrust.” Birgitte Bardot




“We kunnen aangeven wanneer we gelukkig waren of wat we als bron van 
geluk beschouwen, maar we kunnen niet uitleggen wat we met geluk 
bedoelen. Dat hoeft ook niet.” Edward Witten 


Geluk is een ongrijpbaar iets. Het is als water, zodra je het probeert te 
pakken glipt het door je vingers. Het is al helemaal niet te manipuleren alsof 
je mensen die niet gelukkig zijn gelukkig kunt maken door het uithalen van 
een kunstgreep. Het is ook niet te koop, wat de reclames ook suggereren 
mogen die dagelijks op je scherm verschijnen. De economie draait op de 
suggestie dat geluk op de een of andere wijze samenhangt met het product 
dat je kunt gaan kopen maar we weten allemaal dat een gekocht ding al snel 
zijn waarde kan verliezen als je het eenmaal in huis hebt. Net zoals het 
nuttigen van chocolade: aan het begin een gevoel van genot en al snel 
verzadiging en ‘buikpijn of hoofdpijn’ als je teveel ervan eet. Met die pijn zal 
het wel meevallen maar alles wat je bovenmatig consumeert heeft een 
terugslag op je welbevinden. Met drank raak je dronken, met drugs high en 
als je niet uitkijkt ligt er een verslaving op de loer. Dan ben je niet gelukkig 
maar gevangen. En dat allemaal omdat je iets najoeg wat je op deze wijze 
niet en nooit zult verkrijgen. 


Wat jagen we dan na, als we op zoek zijn naar geluk en het hopen te vinden 
in ons leven? Wat wil je met je leven en wat verwacht je ervan als we het 
hebben over geluk? “Als ik maar gelukkig ben, wordt” hoor je vaak. De weg 
ernaar toe of de route die je kiest is dan vaak minder belangrijk dan het 
einddoel. Ook dat is een illusie. Een fopspeen word je voorgehouden: ultiem 
geluk als je….en dan komen de voorwaarden, de kleine lettertjes en de valse 
verwachtingen. Geluk is een spiegel, waarin het veel moeite kost om je zelf 
erin te ontdekken. Waarom? Omdat die spiegel vol barsten en krassen zit, 
omdat het leven littekens achter laat op de ziel, omdat het nu eenmaal niet 
koek en ei is wat de klok slaat. Er is verlies in het leven, verdriet, pijn, 
teleurstelling, er zijn tegenslagen en mislukkingen. Er zijn contacten met 
medemensen die niet goed verlopen. Er zijn situaties die je liever niet had 
meegemaakt. Of je ervaart een soort van tekort. Je ziet anderen blij zijn en 
zelf merk je niks van vreugde in je leven. Omdat je geen vrienden en 
vriendinnen hebt waarmee je ervaringen kunt delen, omdat je je eenzaam 
voelt. Omdat je net een relatie hebt beëindigd of iemand anders laat je in de 
kou staan. Omdat je door de dood iemand bent verloren die je heel dierbaar 
was. 


Als geluk verdriet is dat even uitrust zou je kunnen vermoeden dat er vooral 
verdriet is en als dat er even niet is, komt er pas ruimte voor een gevoel van 
geluk. Maar het leven is niet gelijk aan verdriet en tranen. Dat weten we 
allemaal en misschien heeft de auteur van deze uitspraak dan ook wel een 
erg negatieve kijk op het leven. Maar toch. De uitspraak geeft te denken. De 
menselijke conditie is gekleurd en ze wordt getekend door veel ellende en 



verdriet. Als je nu vluchteling bent op zoek naar een land met nieuwe kansen 
omdat in je eigen land hardvochtig wordt gemoord en je je leven niet zeker 
bent, gaat deze spreuk zeker op. De trauma’s die je kunt oplopen in een 
oorlog draag je je hele leven met je mee. Dan is het leven een grote poel van 
ellende want je spreekt uit ervaring. Probeer dan maar eens anders naar het 
leven te kijken en de moed erin te houden. Vluchten is dan ook de ultieme 
kans om toch nog te proberen iets van je leven te maken. Op hoop van 
zegen, met de moed der wanhoop soms.


Geluk is een mooie worst die ons wordt voorgehouden als je geluk alleen 
bekijkt vanuit de commercie. Maar geluk kan ook worden ervaren in 
positieve situaties. En die ervaringen houden je op de been en kunnen je 
verder helpen als het niet meezit. Die verzameling van gelukservaringen 
vormen als het ware een soort van reservoir waar je dan uit kunt putten: je 
herinneringen. Ook in een situatie van rouw en verdriet kunnen deze je verder 
helpen en neemt het verdriet niet de enige plek in. Maar dat is vaak pas na 
een tijd, als de ergste rafelranden van de rouw wat afgezwakt zijn. Als je 
terugdenkt aan de mooie dingen samen en als die er ook mogen zijn zonder 
dat ze weggeduwd worden door de nare herinneringen. 


Maar zoals met alles wat kostbaar en dierbaar is, je kunt het niet verzamelen 
alsof je een postzegelalbum aan het aanleggen bent. Het is vooral een 
kwestie van gevoel, van jezelf ruimte geven en stil staan bij. Dus niet je hele 
leven volplannen met activiteiten, met op stap zijn en plichten vervullen, 
maar af en toe een pas op de plaats, niets doen. Stil verwijlen bij wat is 
gebeurd, wie je bent, wie je was, hoe het zo gekomen is en wat er morgen 
misschien op je wacht. Geluk is een vreemdeling die aan je deur klopt, 
onverwacht. Geluk is een rimpeling in het water, een vis die naar een insect 
hapt en daardoor zichtbaar wordt. En jij, jij zit langs de kant met een sprietje 
gras in je mond en kijkt, gefascineerd, of je de vis weer kunt ontdekken. En 
het water kabbelt, langzaam stroomt het aan je voeten voorbij, als de tijd en 
als je leven. En dat is goed zo, je hebt er vrede mee, het mag en het is mooi 
zo. Geluk zit in de kleine dingen en dat weten we allemaal. Dus als het een 
keer niet mee zit, waarom dan treuren? Morgen is er weer een andere dag. 
Een nieuwe zon en een nieuwe warmte. Wie weet wat je allemaal nog te 
wachten staat. 


John Hacking 2015


*******


Onderscheidingen 

Wat is waardevol in je leven en wat niet, wat voegt iets toe aan je kwaliteit 
van leven en wat is alleen maar hinderlijk hiervoor? Hoe kom je hier achter en 



welke criteria zijn belangrijk bij je keuzes? Op dit moment vindt de Groene 
Week plaats in de achtertuin van de Studentenkerk en zit onder een groot 
zeil in de tuin te tikken. Er draait muziek, er is een winkeltje met duurzame 
spullen en lekkernijen, de hangmatten, ‘mijmermatten’ zijn bezet, er is koffie 
en thee en gebak. Zelfs een biertje is verkrijgbaar. De zon schijnt en waarom 
zou ik binnen gaan zitten als ik ook de tuin kan werken. De muziek stoort me 
niet maar bevestigt me net in mijn keuze om in een ontspannen sfeer wat te 
schrijven over ontspanning, keuzes en waardes die een rol kunnen spelen in 
je leven. 


Voortdurend komen nieuwe studenten binnen die even willen ontspannen, 
kletsen, genieten van de ruimte en de natuur. Loungen in de tuin, gezellig 
met anderen en dat tijdens collegetijd of net daarbuiten. Binnen wordt 
gekookt voor een duurzame maaltijd voor 50-60 personen. Ook die maaltijd 
zal straks in de tuin plaatsvinden. De Groene Week is een activiteit 
georganiseerd door studenten die aandacht willen vragen voor 
duurzaamheid, en dat op veel terreinen: milieu, klimaat, leefbaarheid, 
samenleven en consumptie. Woensdag, morgen dus is het Earth-day, dag 
van de aarde! De groene tuin van de Studentenkerk is een uitstekende 
locatie midden op de campus om deze Groene Week gestalte te geven. 
Ontspanning, even bijkomen en bewustzijn kweken voor duurzaamheid gaan 
heel goed samen.


Goede onderscheidingen treffen en juiste keuzes maken kan alleen maar als 
je beseft hoe belangrijk ruimte is voor jezelf, als je in de gaten hebt dat je tijd 
beperkt is en dat elke keuze een prijs heeft die je bereid bent om te betalen. 
Maar hoe kom je tot dit inzicht en vooral tot de concrete gevallen waarin je 
die keuze voltrekt? Hoe kun je afstand nemen van je zelf, je motieven en 
drijfveren, even reflecteren op wat je voortdrijft, en wat je verlangt, om te 
ontdekken wat je echt wilt en meer nog wat je echt nodig hebt voor je 
gevoel? Dus zelfinzicht is voorwaarde voor en de basis onder je verdere 
stappen op het terrein van kiezen en onderscheiden.


Maar niet alleen zelfinzicht, ook zelfaanvaarding is essentieel: weten wie je 
bent en vooral accepteren wie je bent, met je al je hebbelijkheden en 
onhebbelijkheden, je goede en minder goede kanten. Je bent het helemaal 
en je hoort er helemaal bij. Vooral bij jezelf: dat klinkt misschien raar, maar 
het feit dat je eigenschappen van je zelf minder leuk vindt, eigenlijk niet wilt, 
wil eigenlijk zeggen dat je een beetje van jezelf vervreemd bent. 
Vervreemding is niet alleen onprettig, het is vooral fundamenteel onplezierig 
en het brengt je in een situatie van slavernij, een vorm van spiraal, een cirkel 
waarin je altijd achter je eigen ambities en wensen gaat aanhollen zonder ze 
ooit te verwezenlijken. Want je bent niet goed in je eigen ogen, bent 
ontevreden hierover, maar wat je ook doet, als het echt bij je hoort is 
acceptatie de enige manier om er mee te leren leven en te aanvaarden dat jij 



dit nu eenmaal bent. En accepteren wie je bent is wat anders dan 
accepteren dat je jezelf rot kunt gedragen tegenover anderen, want gedrag 
kan altijd beter als het niet goed is. Gedrag is niet hetzelfde al karakter, niet 
hetzelfde als de goede en minder goede kwaliteiten die je hebt 
meegekregen. Gedrag vloeit vaak voort uit bewuste en onbewuste inzichten, 
maar kan daardoor ook veranderd worden want inzichten zijn gestolde 
betekenissen die niet echt vastliggen. Je kunt tenslotte nog leren, ook van je 
fouten, en van je verkeerde en verkeerd toegepaste inzichten in je handelen.

Als het ontkiemende groen in deze lente dat afhankelijk is van water en 
warmte zijn wij mensen afhankelijk van aandacht en liefde van medemensen 
om ons heen. Dat ontvangen en verder geven, dat doorgeven als 
doorgeefluik van wat je zelf ontvangt is een van de mooiste dingen in je leven 
want het maakt je leven pas kwalitatief waardevol. Dan weet je waar je voor 
leeft en waar je het voor doet. Dat is heel wat anders dan een diploma halen: 
dat is slechts een stuk papier waar je wel hard voor moet werken en dat 
toegang geeft tot bepaalde banen, maar dat niet garandeert dat je verdere 
leven ook kwalitatief waardevol is. Dus alleen maar studeren en werken 
zonder aandacht voor de groenkracht van de liefde is eigenlijk een enorme 
kortzichtige domheid waarin je jezelf heel veel onthoudt.


Waar geniet een kind het meest van? Van samen spelen met een 
speelkameraadje, jong of ouder, dat maakt niet echt uit. Die kinderen zijn we 
ook nog steeds ook al denken we dat we ons als volwassenen moeten 
gedragen. Diep in ons, als onder schillen van een ui, zit ons kind verborgen. 
Daar geen contact meer mee hebben, en doen alsof we dit kind zijn 
kwijtgeraakt in de loop van de tijd en onder druk van de eisen en 
verwachtingen die aan ons worden gesteld, en die we aan ons zelf stellen, is 
eigenlijk ook een grote domheid. Want waarom zou je het kind in jezelf 
verloochenen? Veel volwassenen sublimeren hun kind zijn en de spelletjes 
die daarbij horen als  ze soldaatje spelen en oorlog voeren. Alleen zijn de 
wapens en is het effect van hun handelen dan niet meer zo onschuldig. Een 
leger dat oorlog voert is een verzameling verongelijkte kinderen die hun gelijk 
willen halen over de hoofden, beter de levens van hun medemens die ze tot 
vijand bestempelen. Levert dat wat op? Alleen maar doden, veel doden, en 
veel, heel veel slachtoffers.


Het leven zelf, zeker een mensenleven is niet zo duurzaam, zeker als het 
gedragspatroon negatieve effecten heeft op het lichaam en de geest. En op 
een bepaald moment is het gewoon met je afgelopen en eindig je in de oven 
of het graf. Maar daar ben je dan al niet meer bewust echt bij. Voordat het 
zover is heb je tijd van leven, kun je anders leven dan je gewend bent als dit 
leven een soort van gevangenis is waar je jezelf hebt ingezet. Duurzaam is 
vooral je handelen dat rekening houdt met de anderen die na je komen, 
volgende generaties. Dan moet je verder kijken dan je neus lang is en dat 



kan niet iedereen omdat eigen beurs, huis en ander bezit vaak de meeste 
aandacht krijgt. Ook dat is een keuze die anders kan. 


Focussen op de buitenkant alleen, op het materiële kan je heel wat 
opleveren maar of het ook kwaliteit van leven is, is niet zeker. Maakt geld 
gelukkig? Een beetje zou ik zeggen maar laat er niet je leven van afhangen. 
De groene tuin in deze Groene Week laat zien dat leven heel andere paden 
bewandelt om zich te manifesteren waardoor planten (en dieren) tot hun 
recht komen zonder al de stress van opgelegde verwachtingen en plichten, 
werkdruk en haast die nergens toe dient. De boom groeit naar zijn 
mogelijkheden en als meester in aanpassen kan hij ons nog veel leren over 
wat echt belangrijk is en wat niet. Als meester in aanpassing is hij ook vrij, 
vrijer dan we zouden denken, en alhoewel wij kunnen weglopen en ons 
verplaatsen zijn we meestal niet zulke goede aanpassers aan de situatie die 
ons overkomt of waar we mee geconfronteerd worden. Bomen, ze volgen 
hun natuur, zouden filosofen zeggen. Voor ons mensen zou dat ook goed 
zijn! Maar wat is onze natuur? Onze echte natuur? Is die toch al niet al te 
veel kunstmatig geworden, afhankelijk van techniek en manipulatie? Meestal 
weten we wel, ons lichaam geeft dat goed aan, wanneer we te ver gaan, 
wanneer we over onze grenzen gaan. Is dat slim? Nee, natuurlijk maar we 
laten het wel (veel te vaak) gebeuren. Leer daarom van je lichaam en luister 
er naar. Net als zelfreflectie, zelfacceptatie en toegeven aan wat je echt nodig 
hebt, geestelijk en lichamelijk, als voorwaarde om kwaliteit in je leven te 
ervaren, is het lichaam de toegang tot welbevinden en geluk. Hoe zou het 
zonder moeten? Het is het kostbaarste wat je (nu) hebt en ook uiteindelijk 
het meest relatieve, want eens laat je het achter. Veel innerlijke 
groengroeikracht in deze Groene Week!


John Hacking 2015


********


Rendement 

Alom rijst er verzet tegen het rendementsdenken dat onze samenleving in 
zijn greep schijnt te hebben: alles en iedereen schijnt te worden afgerekend 
op resultaten, op prestaties en op nuttigheid voor de organisatie of het 
bedrijf. Protestacties van studenten tegen dit denken op de universiteiten 
halen de krant, en velen sluiten zich aan bij het algemeen verwerpen van 
deze tendens in onze maatschappij. 

Maar rendement is op zichzelf geen slechte zaak want niemand werkt graag 
voor niets. Je wilt toch op de een of andere wijze resultaten zien van je inzet. 
Zonder rendement houden zaken en acties al heel snel op. Het is echter de 
vraag welke criteria gehanteerd worden om rendement te meten en welk 
soort van rendement men op het oog heeft en welke waarden daaronder 



schuilen. Kritiek op een plat rendementsdenken in onze samenleving is dan 
ook waarden-kritiek omdat de onderliggende waarden of verworpen of te 
eenzijdig worden bevonden. Denken enkel in termen van kosten en baten op 
het terrein van bijvoorbeeld kennisverwerving door alleen de financiële 
dimensie in het oog te houden (zoals op sommige universiteiten wordt 
gedaan onder druk van de politiek volgens de critici - wat zeker niet waar is) 
is een vorm van eenzijdigheid die ook geen recht doet aan de complexiteit 
van de zaak. 


Dus welke bril zet je op als je spreekt over rendement? De bril kleurt niet 
alleen de waarneming maar kan ook een vertekend beeld geven van de 
realiteit. Welke waarden heeft een universiteit hoog in het vaandel staan en 
wie en wat wordt er mee gediend als het gaat over onderwijs, vorming en 
onderzoek? Welzijn van studenten en medewerkers scoort in Nijmegen hoog 
aan de Radboud Universiteit. Maar hoe meet je welzijn? Wanneer wordt er 
geen recht aan gedaan? Wat gaat ten koste van het welzijn van 
medewerkers en studenten? Als je toch dingen wilt meten en beoordelen 
moet je ook criteria aanleggen om dat uit te kunnen voeren. Welke criteria 
liggen er onder welzijn? Welke doelen wil een universiteit halen met het 
aanbieden van een programma? En hoe relevant is dat voor de 
maatschappij, ook in de ogen van politici? 


Kleine studies met weinig studenten verkeren in de gevarenzone omdat de 
kosten te hoog zijn om ze in stand te houden. Maar hoe universeel wil je zijn 
als universiteit en moeten alle aspecten van het wetenschapsbedrijf wel aan 
bod komen, moeten alle dimensies van cultuur en ontwikkeling een plek 
krijgen op de universiteit? Of is meer samenwerking tussen universiteiten 
ook niet een goede optie? 


Als geneeskunde populair is of biologie gaat daar vanzelf veel aandacht naar 
uit. Maar wat te zeggen over semitische talen, Sanskriet of Japans? China zit 
in de lift, dus Chinees zal wel niet zo snel verdwijnen omdat er ook heel grote 
economische belangen op het spel staan. Maar vergeten Afrikaanse talen, 
onderzoek naar Inka’s en Maya handschriften, wie houdt zich daar mee 
bezig? Nou zullen er meteen een hoop politici en burgers roepen dat dit 
allemaal iets is voor een kleine elite waar het volk niet op zit te wachten. Die 
geluiden kennen we. Maar het is kletspraat, gezwets van subjecten die niet 
weten waar ze over praten en die nauwelijks enig benul hebben van 
geschiedenis en de wortels van onze cultuur. 


Ook het schijnbaar onbeduidende, niet populaire, onbekende verdient 
aandacht, ook op de universiteiten. Dat is een waarde die ik graag zou willen 
verdedigen. Al is het rendement niet meteen in diploma’s en verzilvering van 
subsidie uit te drukken, al zijn dit soort thema’s en interessegebieden niet 
echt hip, niet echt spraakmakend bij de toekenners van geldstromen. Geld is 



niet de enige waarde, niet het enige criterium, nut ook niet. Welk nut heeft 
een gedicht, welk nut een schilderij? Welk nut heeft een berg in de verte? 

De organisatoren van vakantiebestemmingen hebben al veel eerder 
begrepen dat de natuur in de vorm van zeeën, bergen, bossen kostbaar is, 
een eigen waarde vertegenwoordigt en dus te gelde te maken is door er 
talloze toeristenstromen naar toe te leiden. Zij hebben begrepen dat het 
landschap (dat eigenlijk an zich nergens toe doet, het ligt er maar te liggen) 
een waarde op zich vertegenwoordigt omdat wij mensen ervan kunnen 
genieten. Valt het in geld uit te drukken, de berg Fuji, of de Mount Everest? 
De Sahara of de wilde toendra? 


Maar ook schoonheid is eigenlijk geen neutrale categorie, niet zomaar een 
waarde die door iedereen begrepen of onderschreven wordt. Alain de Botton 
bespreekt in het boek ‘De architectuur van het geluk’  het Japanse begrip 
wabi. Ik citeer: “In weerwil van de romantische opvatting dat we allemaal 
spontaan een bij ons passend idee van schoonheid kiezen, lijkt het erop dat 
onze visuele en emotionele vermogens voortdurend externe begeleiding 
nodig hebben om te kunnen besluiten waar ze notitie van moeten nemen en 
bewondering voor moeten opbrengen. De kracht die ons helpt vaststellen 
welke van onze vele gewaarwordingen belangstelling en waardering 
verdienen, hebben we benoemd met het woord ‘cultuur’.  
In het middeleeuwse Japan lieten dichters en zenpriesters hun landgenoten 
kennismaken met aspecten van de wereld waaraan westerlingen in het 
openbaar zelden meer dan minieme of terloopse aandacht hebben besteed: 
kersenbloesem, misvormde aardewerken voorwerpen, aangeharkt grind, 
mos, regen die op bladeren valt, herfstluchten, dakpannen en ongelakt hout. 
Er kwam een nieuw woord in zwang, wabi en het is veelzeggend dat geen 
enkele westerse taal daar een direct equivalent voor heeft. Het wordt gebruikt 
voor de schoonheid van pretentieloze, eenvoudige, onbewerkte, vergankelijke 
dingen. Je kon wabi ervaren wanneer je een avond alleen doorbracht in een 
hut in het bos en het geluid van de regen hoorde. Er was wabi te vinden in 
oud, ongeregeld serviesgoed, in doodgewone emmers, in muren met vlekken 
en in ruwe, verweerde stenen, overdekt met mos en korstmos. De meest 
uitgesproken wabi kleuren waren grijs, zwart en bruin.” Einde citaat (pag. 
289)


Zit er ook wabi in onze universiteiten? Mag er wabi zitten in het 
lesprogramma, in de aandacht voor de dingen? Ook in de wetenschap? Of 
valt wabi hier helemaal buiten en spoort het met geen enkele vorm van 
rendement? Welke bril je ook opzet?

Ik vermoed dat er heel wat wabi zit in de kleine onoogelijke studies in kleine 
achterkamertjes waar een beetje excentrieke geleerde zijn passie nagaat. Als 
een docent erin slaagt zijn gedrevenheid over te brengen op zijn 
toehoorders, de leerlingen. Als studenten melden dat de motivatie voor een 
talenstudie vooral lag in de indruk die hun docent op de middelbare school 



heeft achtergelaten. Dat is wabi, overgeleverde passie in de vorm van een 
stukje inspiratie waar het platte rendementsdenken nooit vat op zal kunnen 
krijgen.

De vraag blijft dus staan: welke waarden willen we samen formuleren en voor 
welke waarden willen we ons hard maken ook al zit er een prijskaartje aan en 
is het nut niet meteen afleesbaar? Wabi kan ons leren dat wat schijnbaar 
nergens toe doet heel veel genoegen kan schenken. In het licht van onze 
eindigheid is dat misschien wel een veel groter geschenk als een muur vol 
diploma’s en een kast vol bekers. Zelfs een vette bankrekening kan hier niet 
tegenop, zo vermoed ik.


John Hacking 2015


*******


Vrijheid en vrije vogels 

Vaak fietste ze voor me, wit stoeltje achterop gebonden want een hele dag 
staan in de stad, zingen, klanken vertolken, dat valt niet mee. Bijna elke dag 
was ze wel te vinden in het winkelcentrum van Nijmegen, zichzelf 
begeleidend op een tamboerijn. Veel wist ik niet van haar, behalve dan dat ze 
Oda le Noble heette en dat ze in een bouwval had gewoond langs de dijk in 
Malden. Had gewoond,dat bleek niet waar te zijn, ze woonde er nog steeds 
tot op de dag van haar dood. Zij werd levenloos in haar huis aangetroffen. In 
de krant verscheen een artikel over haar omdat ze zo’n markant stadsgezicht 
was. Ze bleek lang geleden getrouwd te zijn met Gert le Noble en samen 
hebben ze in het huis in Malden geleefd en gewoond. 


Na zijn dood bleef zij daar en om de een of andere reden ging het niet meer 
goed. Onverlaten hebben de kozijnen uit de ramen gestolen, muren werden 
beklad met teksten en zij moet zich daar niet altijd veilig hebben gevoeld. 
Toch heeft ze dit huis, een ruïne is niet teveel gezegd, nooit verlaten. Twee 
jaar geleden was ik van mening dat er niemand meer woonde. De voordeur 
was dicht en om het huis was het een enorme rommel. De schuur naast het 
huis lag vol met kleren, voor de deur fietsen en fietsonderdelen. Niets leek 
erop dat hier nog iemand woonde. Maar de schijn bedroog. Pas toen we 
afgelopen paaszondag langs het huis liepen zagen we dat de deur open 
stond. Binnen was het huis grotendeels leeg. Maar in de wanden boeken, 
aan de muren kleine schilderijtjes, eentje gemaakt door Gert. Op de grond 
een knuffel onder de vlekken en het witte stoeltje stond in de kamer. Ook 
haar muts en kleren hingen op een stoel en op de trap rode handschoenen. 
Op tafel een uitgedroogd boeket met rozen, gebracht door de buren na haar 
dood. Aan de muur een tekst die luidde: “Niemand is verlaten, die zich op 
God verlaat.” Dat heeft ze waarschijnlijk haar hele leven gedaan. Van hulp 



van de gemeente wilde ze niets weten, zo de journalist in de krant. Ander 
onderdak wilde ze niet. 


Het moet daar zeker in de winter stervenskoud zijn geweest, koude wind die 
door de open ramen giert en regen, sneeuw en hagel die binnen waait. Geen 
beschutting in huis, overal openingen waar eens ramen hadden gezeten. 
Hoe houd je dat vol? En waarom zo op deze wijze? Wat is dit voor soort van 
vrijheid en hoe vrij was zij dat zij dit leven zeker heel wat jaren vol heeft 
gehouden? Waarom was zij zo gehecht aan haar plek dat zelfs de winter 
haar daar niet kon verdrijven? Waarom zo huizen in een bouwval omringd 
met rommel, met spullen uit een vorig leven, zo lijkt het wel, en dat jaar na 
jaar? Ze hield van lezen, vooral spirituele boeken, ze heeft er heel wat 
verslonden, vermoed ik. Hieruit putte ze dan troost. Hierin werd ze misschien 
bevestigd in haar leefwijze en manier van denken. 


Vaker zag ik haar ook na 10 uur s’avonds zitten in een bushokje, klaar met 
werken in de stad, het zingen zat erop. Dan had zij meestal een fles 
trappistenbier in haar hand, rusten na gedane arbeid. Op weg naar het 
koude en lege huis, waar het donker was, waar geen water was en geen 
elektriciteit. Dat is bijna niet voorstelbaar voor een huizenbezitter in onze tijd, 
zo leven alsof je een hond op straat bent, alsof je in feite dakloos bent. Ze 
was niet dakloos maar haar dak was geen echt comfort. Het blijft iets 
verbijsterends houden je te moeten voorstellen hoe zij daar haar tijd heeft 
doorgebracht, vooral op de gure dagen. 

Was zij een vrije vogel, eentje die meer en meer zeldzaam wordt in onze 
maatschappij? Wilde ze zich niet aanpassen aan de smaak van de 
meerderheid? Wat was dat voor vrijheid die zich hier heeft ervaren en 
letterlijk beleefd? Of was het geen vrijheid maar meer een vorm van 
verstandsverbijstering? Dat laatste vermoed ik van niet. Zij heeft er met haar 
schaarse middelen van gemaakt wat ze ervan maken kon en de rest 
interesseerde haar waarschijnlijk niet. 


De hele dag was ze in de stad, daar had ze haar leven, staande op straat, 
zingend, klanken vertolkend. Daar kreeg ze geld van voorbijgangers en 
sommigen maakten een praatje. Ook in de stad viel ze wel op, want haar 
optreden was niet bepaald alledaags. Maar na jaren was iedereen eraan 
gewend en hoorde ze gewoon bij het winkelend publiek. Nijmegen is niet 
meer hetzelfde nu zij er niet meer staat. Het lege huis met de spullen die van 
haar achterbleven legt getuigenis van een bijzonder mens, die op eigen 
kracht en op basis van vertrouwen dit leven zo lang heeft volgehouden. Het 
huis is eigenlijk nu het laatste wat er van haar rest. De kamers, de ruimtes, ze 
krijgen een andere betekenis als je weet wie er heeft gewoond en dat vele 
jaren lang. Buiten is het lente, de treurwilg bloeit, de struiken krijgen witte en 
gele bloemen. Over een week of twee bloeien de fruitbomen in de 



verwaarloosde tuin. Ze ruste in vrede. De koude winterwind zal haar botten 
niet meer verkillen.


John Hacking 2015


******


Ongelukkig zijn en neerslachtigheid 

Veel jongeren die klagen over neerslachtigheid en die zich op de een of 
andere wijze bedrukt voelen krijgen bij de huisarts vaker een middel tegen 
depressie. Uit onderzoek blijkt echter dat die middelen niet echt helpen bij 
een lichte depressie en dat de neiging tot suïcidale gedachten wordt 
versterkt. Psychologen die dit verschijnsel hebben onderzocht pleiten dan 
ook voor een andere aanpak en moedigen de artsen aan niet te snel met 
oplossingen te komen in de vorm van medicijnen. Verwijzing naar een vorm 
van therapie en gesprekken over de klachten kunnen door de bezuinigingen 
soms pas na maanden worden gehonoreerd. Daar zijn de jongeren natuurlijk 
niet blij mee en daarom schrijven artsen vaker dan nodig waarschijnlijk toch 
medicijnen uit omdat ze de jongere in kwestie niet in de kou willen laten 
staan. Maar als de middelen niet helpen en eerder een averechts effect 
hebben moet je zeker niet met deze praktijk doorgaan. Jan Derksen, 
hoogleraar aan de Radboud Universiteit stelt dat veel jongeren geen 
tegenslagen gewend zijn en dat ze nauwelijks hebben ervaren in hun leven 
wat het betekent als het een keer niet meezit. Maar dat laatste hoort bij het 
leven dat vaak uit een afwisseling van ups and downs bestaat. De kunst is 
hier goed mee om te gaan en niet denken dat een periode van 
neerslachtigheid meteen hetzelfde is als een depressie. 


Hoe licht te brengen in deze situatie? Zowel ter verlichting ervan als licht te 
werpen op de problematiek zodat er op een andere wijze dan met 
medicijnen gewerkt kan worden? Als iemand neerslachtig is of wordt valt dat 
meestal niet uit de lucht. Daar is een reden voor. Het gebruik van medicijnen 
zonder onderzoek naar die reden verdoezelt als het ware de oorzaak ervan. 
Dat is geen goede weg want dan wordt er telkens naar een medicijn 
gegrepen als de situatie zich weer voordoet. Beter is de oorzaak te kennen 
en aan te pakken. Waardoor word je teneer gedrukt? Wat drukt er zo op je 
leven dat je er down van wordt en dat bedoel ik letterlijk. Daar de vinger 
proberen op te leggen veronderstelt een bereidheid tot zelfonderzoek en 
kritische reflectie. Komt het door een verlieservaring en wat ben je dan of 
heb je verloren? Dat kunnen concrete personen zijn, een relatie, een 
dierbare, je gezondheid, maar het kan ook ideëel zijn, het verlies van een 
ideaal, een ambitie, een verlangen dat niet meer uit zal komen. Dat laatste 
wordt volgens mijn gevoel vaker onderschat. Veel volwassenen lopen rond 



met een cynische houding omdat hun idealen nooit meer uit zullen komen en 
ze daarom teleurgesteld zijn geraakt. 


Het kan er bij mij niet in dat neerslachtigheid zomaar uit de lucht komt vallen 
of omdat het in de genen zit en dus erfelijk bepaald is. Dat laatste kan 
natuurlijk een rol spelen maar je wordt het toch niet vanzelf zonder 
aanleiding. Genetisch kan natuurlijk meespelen dat je 
karaktereigenschappen zodanig zijn dat je sneller opgeeft en het glas als half 
leeg beschouwt in plaats van als half vol. Maar dan nog. Hoe snel laat je 
jezelf uit het veld slaan bij een tegenslag en wat betekent dat nou op een 
heel leven? Focussen op je verlies, je tegenslag en niet in de gaten hebben 
dat het slechts een deel is van een proces en een leven heeft met 
zelfreflectie of het ontbreken ervan te maken. Anderen kunnen je daarin een 
spiegel voorhouden en je helpen breder en verder te kijken. In die zin is een 
gesprek altijd zinnig. Veel situaties waarin een persoon in zijn hoofd blijft 
hangen rond het idee van “het is niet meer de moeite waard” zijn situaties 
die via gesprekken best gerelativeerd kunnen worden maar precies die 
eenzame cirkelredenering kan funest uitpakken. Als je verder kijkt en verder 
durft te vragen kun je ook kritisch naar jezelf worden: waarom zou jij recht 
hebben op geluk en moet ongeluk steeds aan jouw deur voorbij gaan? Kijk 
om je heen en zie het geluk en vooral ook het ongeluk van anderen? Waarom 
zij wel en jij niet? Het treft op tijden iedereen, zowel positief als negatief. Dat 
hoort bij het leven. Als je de keuze maakt dat je leven te ongelukkig is 
geworden en daarom er niet meer toe doet is dat toch een keuze. 


Kiezen voor een einde aan het leven blijft een keuze. Er is niets en niemand 
die je dwingt en dwanggedachten zijn gedachten en geen monsters die je 
het mes op de keel zetten. Ook daarvoor is er hulp te krijgen. Denk niet dat 
je het allemaal alleen moet oplossen, alleen moet doen, alleen moet rooien. 
Waarom zou je het allemaal alleen moeten doen? Als dat zo was bestond de 
hele wereld uit “Einzelgängers”, mensen die alles alleen op eigen houtje 
doen. Dan is communicatie met elkaar uiteindelijk niet meer nodig. Maar dat 
is een leugen hoe hardnekkig die misschien ook in je hoofd gestalte kan 
krijgen. Wilhelm Schmid, een Duitse filosoof, pleit ervoor ook het ongeluk en 
de ongelukkige ervaringen serieus te nemen want je kunt er veel van leren 
voor de rest van je leven en je kunt erop bouwen in de zin dat je ze hebt 
kunnen overwinnen door een houding van acceptatie. Er het beste van 
proberen te maken, de nare tijd uithouden en vooral er iets mee doen: 
creatief, in sport, in gesprekken, via muziek, noem maar op. Ze inzetten als 
motivatie om in beweging te komen en je niet te laten blijven neerdrukken 
door de gedachten en de gevoelens. 

Dat gaat natuurlijk niet altijd vanzelf. Er is moed voor nodig, wilskracht en 
vooral ook een steuntje in de rug. Je zult merken zodra je aandacht vraagt 
voor je vragen, je gemoed dat zich niet goed voelt, krijg je vaak hulp uit 
onverwachte hoek. Maar als je het nooit probeert zul je dat ook niet 



meemaken. Als een huisarts je al niet wil weigeren en je medicijnen 
voorschrijft, wat kan iemand dan doen die je welgezind is en bij wie je 
aanklopt om steun? Ik zou het een keer proberen.


John Hacking 2016


******


Radboud Happiness Factory 

Geluk heeft alles te maken met je horizon. Hoe sta je in het leven en waar kijk 
je tegenaan op tegenop. Als je op een berg staat heb je zicht op de verte. 
Sta je in een dal zie je de bergen om je heen. Dat is allemaal een kwestie van 
perspectief. De horizon kun je opzoeken, kun je verkennen, kun je 
beschouwen als een ‘wake up call’ om na te denken over waar je vandaan 
komt, waar je nu bent en waar je naar toe wilt. Maar om die houding te 
ervaren moet je misschien eerst geconfronteerd worden met de situatie (en 
eventuele horizon) waarbinnen je je nu bevindt. Is dat een knellend harnas 
om je heen, een gevoel van beperking en ingesloten zijn zodat je eigenlijk 
geen horizon kunt waarnemen? Of heb je vrij zicht om je heen, voel je geen 
beperkingen en ligt de wereld als het ware aan je voeten om ontdekt en om 
betreden te worden? 


Kortom waar sta je nu, waar bevind je je nu en wat betekent dat? Wat doet 
het met je? Hoe voel je jezelf? Als het goed voelt is er meestal geen echte 
reden om daar verandering in aan te brengen. Behalve als je op zoek wilt 
naar nieuwe horizonten. Als je niet meer echt tevreden bent met je huidige 
bestaan. Tijdens de week van de duurzaamheid op de campus van de 
Radboud Universiteit die op 10 oktober 2016 begint trekt de Radboud 
Happiness Factory rond. Je moet je hierbij geen echte fabriek voorstellen, 
het is eerder virtueel dan materieel. En het product en het productieproces 
van deze fabriek is eveneens virtueel. Maar niet zonder betekenis. Het gaat 
vooral om betekenis en om betekenisverlening. Hoeveel ruimte geef jij jezelf 
in je leven om je eigen horizon te ontdekken, te verkennen en te verleggen. 
Daar draait het om. Hoeveel betekenis en op welke wijze geef je betekenis 
aan jouw bestaan. 


Daartoe kan een klein experiment je helpen. Bij de Radboud Happiness 
Factory kun je drie kaarten uitzoeken, drie landschappen met een horizon. 
Op de eerste kaart zet je neer hoe je nu tegen je horizon aankijkt. Op de 
tweede kaart hoe je er over een jaar tegenaan kijkt. Welke horizon heb je dan 
voor jezelf in gedachten. En op de derde kaart, hetzelfde, maar dan over vijf 
jaar. De kaarten, landschappen, mag je houden en op je kamer neerzetten 
zodat je elke dag een blik erop kunt werpen. Dat houdt je scherp en dat 
houdt je wakker. Je kunt gaan beseffen dat je het zelf bent die betekenis aan 



je leven geeft en die de belangrijke dingen kiest, waardeert en voorrang 
verleent. Zo draag je bij aan je eigen geluk. Misschien eerst vooral virtueel, 
maar onderschat niet het feit dat jezelf degene bent die betekenis verleent 
aan je leven. Dus ook aan je ervaringen van geluk. Veel inspiratie alvast.


John Hacking 2016


*****


Geluk uit de machine 

Wij hebben een lichaam, wij zijn lichamelijke wezens. Dat betekent dat wij 
functioneren in de werkelijkheid die wij waarnemen en die ons omgeeft via 
ons lichaam. Ons lichaam is materie. Net Zoals onze kosmos, ons universum 
uit materie bestaat. Alleen de schaal is iets groter. In de bijlage van Trouw op 
28 oktober schreef de fysicus Lawrence Krauss dat het begrip symmetrie 
een centrale plaats heeft gekregen in de beschrijvingen van de natuurkunde. 
Een natuurkundige wet, bijvoorbeeld, zoals de zwaartekracht, is 
symmetrisch in de tijd. De wet verandert niet, op welk moment je hem ook 
bekijkt. Een wet als de zwaartekracht is een soort van ijkinstrument om de 
werkelijkheid te beschrijven. We hebben het dan over ijksymmetrie. Krauss 
stelt dat in een diepere werkelijkheid de natuurkrachten dezelfde symmetrie 
hebben. Hij noemt ook het Higgsdeeltje dat nog niet zo lang geleden is 
aangetoond. Dat is een instabiel deeltje dat de basis vormt voor alle materie. 
Smelt het, dan blijft alleen straling over. Stel dat alle higgsdeeltjes waaruit 
ons universum bestaat met de snelheid van het licht zouden uiteenvallen, 
dan zou alles in een flits verdwenen zijn: sterren, planeten, mensen etc. Een 
vreemd perspectief, alles in een keer weg. Nauwelijks voor te stellen. Maar 
wel heel fascinerend. In sommige science fiction films zie je deze vorm van 
verdwijning wel eens uitgebeeld: een ruimteschip dat in een flits verdwenen 
is.


Wij zijn materie, en het moment waarop ons universum overgaat in straling is 
nog miljarden en miljarden jaren verwijderd. Tenminste dat stellen de 
natuurkundigen. Dus we hebben nog even de tijd om ons op de materie te 
richten, om ons lichaam de ruimte te geven die het nodig heeft. Toch is er 
een grote mate van onzekerheid in ons leven. Niet iedereen is vol 
vertrouwen, niet iedereen is geraakt door de hoop dat dit leven meer is dan 
een toevallige uitkomst, een samenloop van omstandigheden. Meer dan een 
product van evolutie, van ontwikkeling, toeval, ook al is die ontwikkeling 
ingezet aan het begin van ons universum. De dichter Rainer Maria Rilke 
schrijft in „Herbstgedicht:  “Wir alle fallen. Diese Hand da fällt. Und sieh dir 
andre an: es ist in allen. Und doch ist Einer welcher dieses Fallen unendlich 
sanft in seinen Händen hällt.“ Rilke kijkt niet naar het begin van de mens, 
maar naar zijn einde, zijn dood. De mens heeft niet voor niets geleefd want 



zijn dood is een vallen in de handen van…Hij noemt niet de naam van God, 
maar voor de gelovige is dat bijna al vanzelfsprekend. De natuurkundige die 
niet gelooft kan hier niet zoveel mee, vermoed ik. Peter Watson schrijft in 
“Das Zeitalter des Nichts” dat door de door Nietzsche verkondigde dood van 
God een leegte is gevallen. Nu het religieuze vocabulaire niet meer 
zaligmakend is, is er behoefte aan nieuwe vertalingen, aan een nieuwe taal 
en aan nieuwe doelen. Maar is dat nieuwe vocabulaire er wel en waaruit blijkt 
dat dan? Zijn de nieuwe verhalen zo plausibel dat ze hele volksstammen 
mee kunnen nemen in hun enthousiasme? Is dat dan een technisch verhaal?

Martin Heidegger heeft al gewezen op het almachtstreven van de menselijke 
techniek. 


Ook tijdens een studiedag voor katholieke studentenpastores wees René 
Grotenhuis op drie tendensen die de huidige tijdsgeest bepalen: 1. het vooral 
op kwantiteit gerichte of rendement-denken (alles moet wat opleveren en 
alles moet meetbaar zijn) waardoor de menselijke maat dreigt te verdwijnen 
(kijk maar naar de zorg en het onderwijs), 2. de toenemende macht van de 
ingezette techniek, (Google en Facebook kennen jou beter dan jij jezelf) en 
tenslotte 3. een groeiend cynisch antwoord op de vraag wat leven is. “Het 
leven is zinloos want het is een toevallig product.” De christelijke kerken 
hebben de afbraak in West Europa de laatste 50 jaar niet zien aankomen en 
nog steeds probeert men met lapmiddelen het tij te keren. De neergang van 
het Westerse christendom (ik heb het niet over andere continenten) is een 
effect van de ontwikkeling na de verklaarde dood van God volgens Peter 
Watson. Er is geen nieuw verhaal voor in de plaats gekomen en nu zitten we 
met de gebakken peren. De techniek wordt alles en iedereen beheersend en 
het technisch denken neemt de macht over van het religieuze denken. Dat is 
wat aan de horizon verschijnt als je de profetieën van de transhumanisten 
mag geloven. 


De mens is, inclusief zijn lichaam, een overgangsproduct, een 
tussenstadium. Het hedendaags antwoord op de ervaren zinloosheid en het 
ontbreken van de grote verhalen, is de jacht op het bereikbare en maakbare 
geluk. Een nieuwe industrie is ontstaan die consumptie en het opdoen van 
speciale ervaringen gelijkstelt aan geluk. Als het leven dan toch toevallig is 
en zinloos, waarom dan niet eindeloos genieten? Dan heb je tenminste nog 
iets. Zo grijpt het spook van de Happiness om zich heen, als een geest uit de 
fles, verwant aan de opgeroepen geest van Karl Marx in het Communistisch 
Manifest. De jacht op geluk belooft een einde te maken aan alle verdriet, alle 
eenzaamheid en alle verliezen. Eenmaal gelukkig krijgt het leven (weer) zin en 
is het diepe zwarte cynisch ervaren gat van de zinloosheid gedempt. Maar 
het is een illusie. Met geesten vul je geen gaten ook niet de existentiële.

De religies staan voor grote uitdagingen. Hoe kun je het religieuze verhaal 
oprecht houden in deze cynische wereld van de zinloosheid? Hoe kun je 
hard maken dat ieder mens betekenisvol is en dat menselijke relaties het 



verdienen om beschermd te worden? Hebben de kerken een alternatief 
verhaal naast of tegenover de techniek en het rendement-denken? De 
dilemma’s die zich aandienen zijn niet alleen van religieuze aard maar 
hebben wel alles te maken met de ervaring van zin en zinloosheid. 


Hoe gaan religies om met hun eeuwige waarden en waarheden in het licht 
van een veranderende samenleving die steeds sneller verandert, ook in de 
creatie van waarden? Hoe om te gaan met de invloed van de techniek op 
denken en handelen en de inperking van de menselijke vrijheid? Als een 
president zijn Twitteractiviteit tot norm maakt om zijn mening te ventileren 
zijn we ver af geraakt van het zoeken naar en vinden van waarheid in onze 
ervaringen. We zijn als het ware dan al opgeslokt in de virtuele wereld van de 
boodschappen waarmee we dagelijks worden gebombardeerd. Dus hoe zal 
de relatie werkelijke wereld en virtuele wereld zich verder ontwikkelen? En 
wat heeft dat voor gevolgen voor de grote verhalen, de religies, de 
zingevingssystemen?


In 1909, ver voor het tijdperk van de computer en internet, schreef E.M. 
Forster een kort verhaal: “Die Maschine steht still”. Het beschrijft een 
dystopie: de mens woont ondergronds in een soort van cabines die lijken op 
de honingraten in een bijenkorf. In die ruimte wordt alles geregeld door de 
machine, die alles bewaakt en die alles overziet. Er is voldoende voedsel, er 
zijn medicijnen en er zijn verbindingen met alle andere mensen via een 
scherm zoals wij dat nu kennen op onze computers. Interessant voor deze 
aardbewoners is alleen wat ideeën oplevert. Echt contact met de 
werkelijkheid wordt niet op prijs gesteld. Er is een soort van gruwen voor de 
directe ervaring met de wereld daarbuiten. Mensen bewegen zich nog 
nauwelijks, ze kunnen zonlicht niet meer verdragen en hun spieren zijn slap. 
Kinderen die worden geboren met sterke spieren worden gedood want die 
zouden zich niet goed genoeg kunnen aanpassen aan de situatie in de 
beperkte ruimte. 


De bewoners van deze ruimtes zijn de hele tijd in de weer met het 
onderhouden van hun contacten die virtueel tot stand worden gebracht. 
Ideeën uit de eerste hand, gebaseerd op persoonlijke ervaring, zijn verdacht. 
Het liefst ontvangt men ideeën uit tweede, derde hand enzovoort. Hoe verder 
weg hoe minder contact met de feiten en indrukken zoals die werkelijk zijn 
opgedaan. De gebreken van de persoonlijkheid spelen in de ervaring dan 
geen rol meer. De werkelijkheid is een afgeleide werkelijkheid, aangepast aan 
de machine. 


De machine is een vriendin van de ideeën en een vijand van bijgeloof. 
Mensen die de macht van de machine niet erkennen worden thuisloos. Dat 
wil zeggen dat ze uit de samenleving onder de grond worden verwijderd en 
losgelaten in de wildernis sterven ze. Uiteindelijk gaat het fout. De machine 



kan haar taak niet meer aan en staat stil. Miljoenen mensen sterven omdat 
ze niet aangepast zijn aan de werkelijkheid buiten het machinebestaan. 
Moraal van het verhaal: de symmetrie die (kunstmatig) wordt nagestreefd 
door de mens door zijn geest en lichaam aan te passen aan de techniek 
loopt spaak. De techniek is niet in staat om een passend model, een 
adequaat verhaal te leveren, om aan de ervaring van zinvolheid en een zinvol 
bestaan te voldoen.


In de Japanse film Afterlife van de regisseur Hirokazu Koreeda komen de 
mensen na hun dood in een soort van tussenstation. Daar mogen ze de 
meest gelukkige scene uit hun leven kiezen om mee te nemen naar het 
hiernamaals. Maar er zijn ook doden die geen scene kunnen of willen kiezen. 
Zij blijven werkzaam in dit tussenstation. Ze helpen in de administratie, ze 
begeleiden de nieuwe doden bij het vinden van hun meest gelukkige scene. 
Een jonge man, reeds 50 jaar dood, is op zoek naar geluk als herinnering 
maar kan niks vinden. Als jonge soldaat stierf hij op het einde van de oorlog. 
Zijn verloofde bleef achter. Een ontmoeting met een ander dode man die 
daarna trouwde met zijn verloofde, en die hij begeleidt met het vinden van 
zijn gelukkige ervaring, brengt hem terug in de tijd. Hij ontdekt uiteindelijk zijn 
gelukkige ervaring. Niet de zoektocht naar geluk levert die ervaring op, maar 
het besef dat hij deel uitmaakte van iemands geluk. Zijn verloofde ging nog 
jarenlang naar zijn graf en hij was als jonge man, deel van haar geluk, ook als 
dode soldaat. Hiermee eindigt de film. Ook voor hem is er een hiernamaals, 
een verdwijnen uit de tijd na het vinden van zijn geluk. Een geluk dat hij niet 
zelf veroorzaakte, niet zelf schiep of ontdekte, maar een geluk in de vorm 
van het besef dat je voor anderen kostbaar bent en kostbaar kunt zijn.  Je 
bent van betekenis voor anderen.


Als wij voor elkaar kostbaar zijn, als je als gelovige mag spreken dat wij in 
Gods ogen kostbaar zijn, en dat wij analoog hieraan ook zorg kunnen dragen 
voor elkaar, dan hebben we een alternatief verhaal dat de wereld kan dragen. 
Dan is niet het toeval allesbeheersend, niet de ongewisse uitkomst van een 
evolutie, niet het geluk uit een machine, maar de zorg, de liefde voor elkaar. 
Dat kan niet zonder lichaam, dat kan niet zonder daadwerkelijke inzet, niet 
zonder geestkracht en niet alleen maar virtueel. Een mens met een lichaam 
in vrijheid, een vrije geest, een weerspannige geest die bij elk antwoord 
nieuwe vragen durft te stellen. Misschien ligt daarin wel onze hoop en onze 
kracht: vrijheid valt niet samen met identiteit, niet samen met gelijkschakeling 
en eenvormigheid. Vrijheid is weerbarstig, eist een recht en eist ruimte op 
voor een eigen invulling, een eigen gelijk dat nooit afgesloten, nooit definitief 
en nooit totalitair  kan zijn. Zonder kritiek en zonder twijfel is het met de 
vrijheid gedaan. Techniek die deze vrijheid bedreigt, virtualiteit die deze 
vrijheid ondermijnt is een weg ten dode. De dode mens is het eindresultaat. 
Leven valt samen met vrijheid en vrijheid is de basis onder de liefde en onder 



de zorg en uiteindelijk de toegang tot geluk. Een andere weg lijkt me 
onleefbaar.


John Hacking 2017 Dag na Allerzielen


bronnen:


Forster, E.M., Die Maschine steht still, Hamburg 2016 (Hoffmann und Campe)

Krauss, L., Het grootste project van de mens, Nieuw Amsterdam

Watson, Peter, Das Zeitalter des Nichts. Eine Ideen- und Kulturgeschichte 
von Friedrich Nietzsche bis Richard Dawkins, München 2016, (C. 
Bertelsmann)


*****


Het leven is een eindeloos vers 

De Spaanse dichter Gerado Diego wist het al: “La vida es un único verso 
interminable”, het leven is een eindeloos vers. Eindeloos en uniek, want 
herhaling van exact hetzelfde lijkt uitgesloten, zelfs niet in de eeuwigheid. 
Want niets is gelijk aan zichzelf, er zijn geen twee identieke levens, en zelfs 
geen twee identieke atomen. Het zal nog wel wat tijd kosten om dat 
natuurkundig te bewijzen. Elk mens is uniek, elk levend wezen een 
voorzetting van een eindeloze keten. 


Maar dit besef van uniciteit, eindproduct te zijn van een lange, lange weg lijkt 
niet bij iedereen door te dringen. Velen leven alsof zij zichzelf hebben 
uitgevonden in plaats van te beseffen dat ze (voorlopig) de eindhalte zijn op 
deze weg van ontwikkeling. Met de dood van een mens komt aan die mens 
een einde, een definitief einde. Iets wat miljoenen jaren geleden is begonnen 
vindt zijn einde bij jou als jij sterft. En als er geen kinderen zijn die voortzetten 
wat er in jouw aanwezig was, houdt het met jou op. De Spaanse dichter Blas 
de Otero schreef in een van zijn verzen, een zang, hoe wij kunnen leven in 
duisternis als we blind zijn voor het licht, doof voor het wonder van ons 
ontstaan de volgende woorden: 


Definitivamente, cantaré para el hombre.

Algún día - después -, alguna noche,

me oirán. Hoy van - vamos - sin rumbo,

sordos de sed, famélicos de oscuro.


Es steht fest, mein Gesang gilt dem Menschen.

Eines Tages - danach - eines Nachts

werden sie mich hören. Heute treiben sie- treiben wir - ziellos,

taub vor Durst, hungrig vor Dunkelheit.




(Deutsch von Gustav Siebenmann)


Zo doelloos en donker kan ons handelen zijn als wij niet beseffen wie wij zijn 
en waar we vandaan komen, wat er nodig is geweest in de geschiedenis van 
het leven en de mensheid, opdat wij er zijn zoals we nu zijn. Bewustzijn en 
zelfbewustzijn zijn de loten aan deze boom, heel lang geleden geplant. 
Kwam er een god aan te pas, was de oorsprong goddelijk? Wie zal het 
zeggen? Ons denken is als een geruis van zand, het kan je niet veranderen, 
het blijft een stemmensalvo terwijl jij, urn, opslagplaats voor het zelf, bewust 
bent en zelfbewust kunt handelen. Jaimes Siles, een andere Spaanse dichter 
drukt dit prachtig uit als hij schrijft:


Urna de ti, memoria, el pensamiento

es un rumor de arenas que a ti vuelve

a no ser tú, ni el eco de ti mismo,

sino la sucesión de un cumulo de voces.


Urne deiner selbst, Gedächtnis, das Denken

ist ein Geräusch von Sand, das zu dir wiederkommt,

verändert, auch nicht als Echo deiner selbst,

vielmehr als Nacheinander eines Stimmenkanons.


(Deutsch von Gustav Siebenmann)


In ons denken en handelen draaien we als het ware om onszelf, misschien is 
dit draaien wel de kern van ons zelfbewustzijn, een rondtollen om een 
‘wezen’ dat we veronderstellen maar dat we niet kunnen vastpakken. 
Misschien is dat wel bedoeld met ‘ziel’ en ‘zieleheil’: het feit dat wij bewust 
zijn van onszelf, zelfbewust en vandaaruit handelen, denken en ervaren. 
Misschien gaat met het vergaan van ons lichaam die mogelijkheid ten 
gronde. De ziel die meesterft met het materiële lichaam, einde van een lang 
proces. 


Maar toen wij ontstonden kwam ook dit zelfbewustzijn tot leven en wie weet 
of door het lichaam ook niet ‘zielekrachten’ van vorige generaties mee 
gegeven zijn? Hoe zijn we verbonden, hoe uniek zijn we als we ook product 
zijn van een biologische en genetische ontwikkeling? Zou de psyche daarvan 
losstaan? Zou het bewustzijn en het zelfbewustzijn zomaar zijn toegevoegd 
zonder relatie met deze geschiedenis en deze ontwikkeling? 

Kenmerk van een mystiek bewustzijn is de ervaring dat het sacrale in alles 
ervaarbaar is. Rainer Maria Rilke was zich hiervan bewust en hij wist dat de 
dood in het leven meegedragen wordt. Maar een bewustzijn wil dit liever niet 
te direct ervaren want dat betekent ook het einde ervan. Een zelfbewustzijn 
weet dat de meegedragen dood ook het einde betekent van alles wat was en 
is ontstaan. Het leven als oneindig vers houdt hier voor jou op. Vandaar ook 



het vers van Rilke dat Bangnis heet, een dor bos waar de vogel zingt, waar 
de dood verscholen ligt en opstijgt als de tijd rijp geworden is. Dan komt een 
vers ten einde en andere verzen klinken verder…voorlopig oneindig, 
voorlopig zonder einde.  


Bangnis  

Im welken Walde ist ein Vogelruf,

cer sinnlos scheint in diesem welken Walde.

Und dennoch ruht der runde Vogelruf

in dieser Weile, die ihn schuf,

breit wie ein Himmel auf dem welken Walde.

Gefügig räumt sich alles in den Schrei.

Das ganze Land scheint lautlos drin zu liegen,

der große Wind scheint sich hineinzuschmiegen,

und die Minute, welche weiter will,

ist bleich und still, als ob sie Dinge wüßte,

an denen jeder sterben müßte,

aus ihm herausgestiegen.


Rainer Maria Rilke


John Hacking 2017


bronnen:


Spanische Lyrik des 20. Jahrhunderts. Spanisch/Deutsch. Ausgewählt, 
kommentiert und herausgegeben von Gustav Siebenmann und José Mauel 
López, Stuttgart 1985, (Reclam)

http://gutenberg.spiegel.de/buch/das-buch-der-bilder-7360/29


*******


Tijd en ruimte als coördinaten van geluk 

Geluk kent coördinaten, geluk is niet “freischwebend” zoals de Duitsers zo 
mooi zeggen, het zweeft of hangt niet in de lucht, het moet landen, zwaar 
worden, handen en voeten krijgen, gewicht hebben. Maar niets is zo ijl en zo 
“ijdel” in de woorden van het bijbelse boek Prediker als geluk. Net als de 
lucht zelf, een hapje lucht, een beetje adem. Kortstondig, niet duurzaamheid 
en niet te bewerkstelligen alsof het een ding is, zoals een stoel of tafel 
gemaakt van hout. Ik zou geluk willen vergelijken met een beeldhouwwerk, 
een kunstwerk, zelfs met een beeld met de massiviteit van een van de 
beelden van de Spaanse beeldhouwer Eduardo Chillida. Waarom deze 

http://gutenberg.spiegel.de/buch/das-buch-der-bilder-7360/29


extreme paradoxen ingezet om geluk te beschrijven: als adem, hapje lucht, 
en als zwaar beeld? 


Omdat de poëtische (paradoxale) beschrijving eerder recht doet aan de 
werkelijkheid van geluk. Eerder dan een empirische beschrijving want daar is 
meestal veel op af te dingen. Dat is mijn vermoeden. Dat dicteert mij als het 
ware mijn intuïtie. En die volg ik graag. Poëzie is voor mij toegang tot de 
waarheid van de werkelijkheid die wij kunnen ervaren in ons leven op een 
ongekende en niet manipuleerbare wijze. Niet oorzaak en gevolg, niet de 
wetmatigheid van uit het een volgt het andere alsof de noodzaak de meest 
dwingende kracht is in ons leven. Maar het tegelijk aanwezig zijn van elkaar 
uitsluitende grootheden, het paradoxale van grijpbaar en ongrijpbaar, van 
zwaar en licht, van hoog en laag, kortom van hemel en aarde. Dat is eigenlijk 
religiositeit: de gelijktijdige aanwezigheid van beiden, hemel en aarde en de 
contradicties die dat oproept in een mensenleven en in de beleving van de 
werkelijkheid. Als ik over geluk wil spreken start ik met deze horizon waar ik 
tegenaan kijk, dit perspectief op hemel en aarde, deze concrete ruimte van 
de horizon en de ervaring van de tijd in het licht van het landschap. 


Dat betekent meteen dan ook dat geluk iets, om het maar mooi te zeggen, 
transcendentaals heeft, iets wat de dagelijkse werkelijkheid, de beleefbare 
fysica overstijgt. Dat maakt geluk daarom ook ongrijpbaar en niet 
manipuleerbaar. Zoals de bijbel zegt: God geeft het zijn beminden in hun 
slaap. Het aandeel van de mens is 0,0. Dat is niet veel. Dat is eigenlijk niks. 
Hoeveel ruimte geeft dat niet, als je mag ervaren dat geluk je toevalt 
helemaal gratuit, zonder dat je er ook maar iets voor hebt hoeven moeten 
doen? Geluk als (goddelijke) genade? Chillida is op zoek naar een dergelijke 
vorm van beleving van de werkelijkheid als hij spreekt over zijn 
beeldhouwkunst. Zijn beelden markeren een ruimte, vormen een ruimte, 
maar het gaat niet om een meetbare afgegrensde ruimte, niet om de materie 
an sich. In een interview stelt hij: 


E.C.:(…) Es geht mir nicht um den messbaren Raum und um die mit einer 
Uhr gemessene Zeit. Es geht mir um den Augenblick, beispielsweise um das 
Jetzt, in dem ich lebe und fühle. Auch das ist Zeit, wenngleich keine 
messbare. Ich denke, der wahre Wert von Raum und Zeit als solcher ist viel 
bedeutsamer als der empirisch fassbare.

F.M.: Sie meinen Raum und Zeit als Existenzbestimmungen?

E.C.: Ja, als eine Art Medium. Und wir sind ein Teil davon. Der Raum ist das 
Lebendigste van allem, was uns umgibt. Er ist wie ein Geist.

Eduardo Chillida in gesprek met Friedhelm Mennekes


Die ruimte is leefruimte, de existentiële ruimte waarin ik mij bevind, die mijn 
leven kleurt en bepaalt, en waarin ik mij beweeg en waartoe ik mij soms 
verhoud. De totale ruimte van het landschap opent voor mij de mogelijkheid 



om me te verhouden tot het leven dat ik leid. De weg die ik heb afgelegd, die 
weg die mij nog wacht, de tijd die ik doorbreng, door gebracht heb en nog 
door zal brengen. De horizon wijst mij de weg. De horizon werpt mij terug op 
mij zelf en laat mij ervaren dat er meer is dan dat wat ik ervaar, waarneem, 
denk en zal kunnen weten. De ruimte is in die zin de geest die Chillada 
beschrijft in het interview. In die ruimte – als we genoeg bewegingsvrijheid 
ervaren – als het leven openligt en als wij ons bestaan niet leiden in een soort 
van gevangenis van plichten en verplichtingen – kunnen we iets van geluk 
ervaren, de lichtheid van het bestaan, van het geluk. Hier is de letterlijke 
ruimte ook meteen de geestelijke ruimte, onze geest die vrijheid mag 
ervaren, mogelijkheden, kansen. Geluk als verpersoonlijking van de 
zwaartekracht, geluk dat landt in ons leven, dat handen en voeten krijgt, 
zwaar wordt zou je kunnen vergelijken met de zinvolle relaties die wij als 
mensen met elkaar onderhouden, met de dieren, de omgeving, de natuur, de 
dingen die er toe doen. Relaties en betekenissen zijn niet beperkt tot alleen 
mensen. Dat is het mooie van en in ons leven dat ook dingen betekenis 
kunnen krijgen omdat ze ons herinneren, omdat ze voor ons verbonden zijn 
met dierbare mensen en gebeurtenissen. Dat is als het ware een vorm van 
gestold geluk. 


Geluk heeft dus coördinaten: tijd en ruimte en geluk is licht (geest) en is 
zwaar (relaties). Het is leerzaam om bij een kunstenaar als Chillada in de leer 
te gaan als hij spreekt over de ruimte en hoe zijn werk gestalte geeft in de 
ruimte. Het levert nieuwe gezichtspunten op die ook voor een beschrijving 
van geluk van pas komen. Chillada zegt over de ruimte: 

“Der Raum? Die Skulptur ist eine Funktion des Raumes. Ich spreche nicht 
van dem Raum, der außerhalb der Form ist, der das Volumen umgibt und in 
dem die Formen leben, sondern ich spreche von dem Raum, den die Formen 
erschaffen, der in ihnen lebt und der umso wirksamer ist, je mehr er im 
verborgenen wirkt. Ich konnte ihn mit dem Atem vergleichen, der die Form 
anschwellen und sich wieder zusammenziehenlasst, der in ihr den Raum der 
Vision öffnet - unzulänglich und verborgen vor der Außenwelt. Für mich 
handelt es sich dabei nicht um etwas Abstraktes, sondern um eine 
Wirklichkeit, die ebenso körperhaft ist wie die der Volumen, die ihn 
Umschließen. Dieser Raum muss ebenso erfühlt werden können wie die 
Form, in der er sich manifestiert. Er hat expressive Eigenschaften. Er versetzt 
die Materie, die ihn umgreift, in Bewegung, bestimmt ihre Proportionen, 
skandiert und ordnet ihre Rhythmen.

Er muss seine Entsprechungen, sein Echo in uns finden, er muss eine Art 
geistige Dimension besitzen. So sollte ja auch das Zimmer, in dem ich mich 
aufhalte, und sei es vorübergehend, in Einklang sein mit einem idealen 
Schema, das meinen Aktionen entspricht und sie bestimmt. Es gibt Zimmer, 
in denen man erstickt; sie erdrücken einen und verursachen physisches 
Unwohlsein - es sind unbewohnbare Raume. Ähnliches gilt für die Plastik. 
Ich suche nach einem Raum der dem dynamischen Bild, von dem ich 



gesprochen habe, gemäß ist. Volumen existieren nur in der Beziehung zu 
diesem unsichtbaren Element, und Aufgabe der Substanz einer Plastik ist es, 
seine Gegenwart fühlbar zu machen, seine innere Harmonie nach außen zu 
transponieren.“ Chillada besluit dan ook met een omgekeerd gezegde: 
"Lieber eine Wolke van Vogeln am Himmel als einen einzigen in der Hand"


Vandaag deed ik mee aan een meditatie gegeven door een monnik uit 
Thailand. Hij vergeleek de ‘geest’ (“mind”) van de mens met een glas water. 
Je hebt 15 minuten nodig om de inkt die er in het water zit, je gedachten, te 
laten zakken, zodat het water weer helder wordt. Dan pas kun je met een 
heldere geest mediteren. Maar ook dan is het niet vanzelfsprekend dat geen 
gedachten je meditatie verstoren. Volgens hem bestaat meditatie uit 50% 
ontspanning en 50% concentratie of focus. Bijvoorbeeld op de ademhaling, 
op een visualisatie zoals het waarnemen van de zon, het inslikken ervan en 
de warmte ervan voelen vanuit je buik. Of als je helemaal ontspannen kunt 
ademen, je voorstellen dat je helemaal leeg van binnen bent, helemaal 
zonder organen, botten en spieren. De enige inhoud is adem, lucht. Dat is 
precies een beeld dat aansluit bij het werk van Chillada. Mediteren is dus 
eigenlijk een vorm van beeldhouwen met je eigen lichaam. De monnik die 
dezelfde voornaam had als ik, vertelde ook dat je meditatie gaat als een 
golfbeweging: concentratie gevolgd door ontspanning. Precies waar beiden 
bewegingen bij elkaar komen mag je iets van balans en van geluk ervaren. 


De kunst is nou om door oefenen die kloof tussen ontspanning en 
concentratie te verkleinen. Zodat je geestelijk niet meer op en neer gaat 
tussen hoog (concentratie – in het hoofd) en laag (ontspanning – rust en 
slaap). Geluk ligt dus volgens hem binnen handbereik door oefening, door 
meditatie en door inzet. Daarmee doelt hij op discipline, je verlangens 
gevoed door ervaringen van eerder geluk of vermeend geluk (chocolade, of 
ander voedsel, drank) niet alles bepalend laten worden. “No gain without 
pain” was zijn stelling. Ervaringen van troost (bijvoorbeeld chocolade eten) 
kleuren je geest en gevoelens van neerslachtigheid, een luie houding, 
gemakzucht, ordeloosheid en chaos in je leefruimte (en dus ook in je geest), 
kunnen verhinderen dat je jezelf aanzet om iedere dag die geestelijke ruimte 
die de meditatie biedt op te zoeken. Je leven op orde brengen begint met je 
omgeving te ordenen, je bed, je kast, je bureau, je kamer, je tijdsindeling, 
zoals de dagindeling, de tijd van slapen en werken, eten en ontspannen. Het 
klinkt simpel, en dat is het ook als je de stap durft te zetten om je leven 
binnen nieuwe coördinaten gestalte te geven. Nieuw in die zin dat je andere 
ruimte en tijdsdimensies toe laat die beter zijn voor je gezondheid en 
uiteindelijk voor je geluk. 


John Hacking 2017




Bron: 


Chillida im geistlichen Raum, Hers. Martina Schleppinghoof und Kurt Danch, 
Köln, 1993 (Kunst-Station Sankt Peter Köln)


******


Wonder en wonderen… 

'De dag begint en het is alweer nacht...' zo schrijft de Franse rabbijn Marc 
Alain Ouaknin. Geluk is niet voor iedereen weggelegd en als het komt duurt 
het slechts kort. Duurzaam geluk en duurzaam gelukkig zijn, zo lijkt het een 
‘contradictio in terminis.’ Maar het feit dat je toch zo af en toe geluk kunt 
ervaren is eigenlijk al een wonder. In deze soms donkere wereld waar geweld 
en de roes van macht vele harten aanzet tot gruwelijke daden lijkt het licht 
ver weg, de verlossing een onmogelijk gegeven. De verklaring dat mensen 
door omstandigheden veranderen in monsters is slechts gedeeltelijk waar. 
Het is minder dan een halve waarheid. Alfred North Whitehead schreef al: “Er 
zijn geen hele waarheden; alle waarheden zijn halve waarheden. Proberen ze 
te behandelen als hele waarheden is waardoor de chaos ontstaat.” 
(geciteerd in P. Watson, Ideeën, Utrecht 2005 (spectrum) pag. 5). 


Als het negatieve en gewelddadige gedrag van mensen niet echt verklaard 
kan worden uit de context, hun levensgeschiedenis en hun ouders en 
voorouders, waar komt het dan vandaan? En wat hopen ze ermee te 
bereiken? Is het een machteloze en daardoor extra grimmige poging om via 
geweld gelukkig te worden voor een moment? Even genieten van de roes, de 
kick van hun daden? En dan weer over gaan tot de orde van de dag? Wat 
houdt een dictator naast zijn argwaan en ziekelijke achterdocht in leven? Het 
ene massacre na het andere? Wie kan in de ziel van de machtswellusteling 
kijken, in het hart van de beul, in de gedachtenstromen van de psychopaat 
en sociopaat? En wat tref je daar aan? Is het allemaal nacht?


Tegenover de nacht staat het licht. Tegenover de nacht de ochtend. Die 
breekt telkens weer aan. De nacht maakt plaats, ze wijkt voor het nieuwe 
licht. Daarom zijn daden van licht overmachtig. Geen nacht kan ze doven. Ze 
duren en duren en geen nacht krijgt ze klein. Eeuwenlang werkt dit licht door 
in de harten van mensen. Ware het niet zo, de religies bijvoorbeeld zouden 
enkele jaren na de dood van hun stichter een snelle dood sterven. Toch 
blijven die verhalen doorgaan, ze inspireren mensen, ze houden hen in leven. 
Dat kan enkel omdat ze betekenisvol zijn, enkel omdat hun betekenissen het 
individuele leven en de individuele daden overstijgen. Autonomie kan deze 
betekenisvolle inhoud van de verhalen niet inperken, niet opeisen voor 
zichzelf alleen. Betekenisvolle verhalen gekoppeld aan betekenisvolle 
mensen, dat zijn mensen die belangrijk voor je zijn, duiden op een 



werkelijkheid die groter is dan het autonome individu, ze duiden op 
heteronomie. Ze overstijgen alles en iedereen en dat gedurende eeuwen. Dat 
is wonderbaarlijk, zelfs in een voortdurend veranderende wereld waarin 
telkens nieuwe betekenissen ontstaan. Maar deze nieuwe betekenisvolle 
verhalen verdringen niet de oude. Ze geven er hoogstens een nieuwe 
dimensie aan. Zo lees ik dan ook de verhalen uit de bijbel. Door alle nieuwe 
feiten en ontdekkingen verliezen ze niets van hun kracht en inspirerende 
betekenisvolheid. Daar is echter een maar aan verbonden: je moet de moeite 
doen, de energie erin steken, om deze verhalen te bestuderen, tot de kern 
ervan proberen te gaan. En dat telkens weer. Het is nooit afgesloten. De 
betekenissen staan nooit stil als een stroom die tot stilstand komt in een 
meer. Betekenissen zijn als rivieren die nooit ophouden met stromen. Dat is 
een wonder. Het wonder van de taal en het wonder van de semiose, het 
proces van betekenisgeven. Dat geeft ook ruimte, je hoeft niet te vertwijfelen, 
steeds zijn er uitwegen, nieuwe invalshoeken, diepere lagen. 


Poëzie kan deze kracht schitterend tot uitdrukking brengen. De kracht van 
betekenissen, het geven en ontdekken van betekenissen. Zelfs in een 
concentratiekamp. Dat blijkt uit het volgende citaat:

'In het goelagkamp in Siberië waar Mandelstam zijn laatste jaren doorbracht, 
zou hij voor de andere gevangenen gedichten van Petrarca hebben 
voorgedragen. Ze luisterden ondanks de honger en kou, net zoals de zwarte 
vogels, die even ophielden met rond de dood te cirkelen, de enige bevrijding 
voor de gedeporteerden. God weet dat er niets verder verwijderd is van de 
schitterende Petrarca dan die mannen in lompen. Maar, voegt hij eraan toe, 
de poëzie was in dat geval een beetje wat een druppel water is voor een 
man die door de woestijn loopt, iets wat onverwachts een oneindig gewicht 
krijgt en je helpt door het ergste heen te komen. Verhalen uit Kolyma, de hel 
van de Russische kampen, vertellen dat poëzie soms een veilige burcht was 
en helemaal geen uitlaatklep. Poëzie spreekt altijd in naam van het leven.’


Philippe Jaccottet  in: Ouaknin, Marc-Alain, ¿, God en de kunst van het 
vissen, Tielt 2016 (Lannoo)


Licht heeft vele gestalten, veel gezichten. Een ervan zou je ook betekenis 
kunnen noemen; het licht zelf betekent, het is betekenis en wel zo dat het 
niet in een omschrijving is te vangen. Vanuit taalkundig oogpunt kijkt dit een 
vreemde stelling dat licht = betekenis. Maar vanuit de mystiek en vanuit het 
hart dat ervaring heeft met mystieke dimensies klinkt het niet zo vreemd. 
God als licht, de ervaring van het sacrale als licht, dat betekenis geeft aan 
het leven. Licht dat zelfs de grenzen doeet overstijgen. Betekenisvolle 
grenzen in een nieuw licht zet. De grens tussen licht en donker is 
betekenisvol, de grens tussen goedheid en het kwade idem. Dag en nacht 
gaan pas langzaam in elkaar over. Zo zijn er ook veel schakeringen in het 
licht en in de betekenissen. Zwart en wit zijn eigenlijk leugens als ze 



aanspraak maken op autonomie en op alleenrecht. In elk wit zit zwart 
bijgemengd en omgekeerd, volgens de zenfilosofie. Marc Alain Ouakin 
citeert de Baal Shem Tov, de meester van de goede naam die wijst naar het 
licht, de vonken van licht die in elke schepsel aanwezig zijn. Een tekst om 
eens op te kauwen. Een wonder van licht als je durft het toe te laten. 


“Ik zal je een geheim vertellen, zegt mijn Meester. Er bestaan verschillende 
soorten licht en elk licht heeft een naam. Wanneer je de naam kent van een 
licht, kun je het roepen (je moet het heel zachtjes roepen) en het komt. Het 
hart begint daarop een treurige en vrolijke melodie te zingen, heerlijke 
mengeling van torment en vrede, en het hart wordt bloem, en de bloem 
wordt vogel en vastgemaakt aan zijn vleugels kan de bezitter van het hart de 
hele wereld afreizen, want afstanden zijn dan opgeheven.


Het is mogelijk om dicht bij iemand te gaan zitten die dezelfde naam draagt 
als het licht, zijn hand te nemen en hem woorden in te fluisteren die, rondom 
zijn ogen, vlinders laten dansen met vleugels van inkt.


Mijn Meester staat op en voor we uit mekaar gaan, geeft hij me een klein 
blaadje papier met een tekst van de Baal Or Tov:

- Lees en je zult begrijpen! Nee, niet nu, later! En zoals gewoonlijk glimlacht 
hij en verdwijnt in de nacht zonder zich om te keren.


Als je het wilt, zul je het kunnen. Kijk! 
Beschouw het licht van de Aanwezigheid dat woont in alles wat bestaat. 
Beschouw de vrolijke kracht van het leven van de werelden hierboven.' 
Zie hoe de kracht neerdaalt en elk levensdeeltje dat je kunt zien met de ogen 
van je lichaam en de ogen van je geest doordrenkt.  
Beschouw de wonderen van de Schepping en de Bron van alles wat leeft, die 
het ritme aangeeft van elk schepsel.  
Leer jezelf kennen. 
Leer de wereld kennen, jouw wereld. 
Ontdek de logica van je hart en de gevoelens van je verstand! 
Word de trillingen gewaar van de bron van het leven die in het diepste van 
jezelf zit, en boven jou en rondom jou. 
De liefde die brandt in jou, laat ze opklimmen naar haar krachtige oorsprong. 
Spreid de liefde uit naar elke ziel van alle werelden. 
Kijk naar de lichten. 
Kijk aan de binnenkant van de lichten. 
Stijg en stijg, want je bezit een sterke kracht. 
Je hebt vleugels van wind, de nobele vleugels van de arend... 
Verloochen hen niet uit angst dat ze jou verloochenen. 
Zoek ze, en onmiddellijk zullen ze je vinden.” 

Ouaknin, Marc-Alain, ¿, God en de kunst van het vissen, Tielt 2016 (Lannoo)




John Hacking  2017


******


Hoe eenzaam mag ik zijn? 

Hoe eenzaam mag ik zijn van mezelf? En, is dat negatief, als ik me eenzaam 
voel of als ik eenzaam ben? Er is een verschil tussen je eenzaam voelen én 
eenzaam zijn. Als je eenzaam bent kun je je eenzaam voelen, maar als je je 
eenzaam voelt hoeft dat niet te betekenen dat je eenzaam bent. Eenzaam 
zijn kan daarbij ook nog verschillend zijn: de tijdsduur is van belang, voel je 
je al lang of voel je je kortstondig eenzaam. En de plek of ruimte waar je je 
bevindt is belangrijk: ben je altijd en overal eenzaam of slechts op bepaalde 
plaatsen waar je bijvoorbeeld met mensen bent die je niet kent of waar geen 
aandacht is voor elkaar? Dus eenzaamheid ervaren, eenzaam zijn, je 
eenzaam voelen ligt nog niet zo eenvoudig. Als je daarover gaat nadenken 
kom je misschien erachter hoe het precies zit en wat dát met je doet! Het 
kan je zelfs opleveren dat je door dit nieuwe inzicht tot de ontdekking komt 
dat bepaalde momenten van eenzaamheid en plekke waar je dat kun 
ervaren, nog niet zo slechts zijn. Het kan je namelijk iets opleveren. 

Maar durven we dat wel, onze eenzaamheid, onze gevoelens van 
eenzaamheid eens goed onder de loep nemen? Als je een relatie hebt kun je 
daardoor ervaren dat je in principe nooit eenzaam hoeft te zijn. Maar er zijn 
geen garanties. Ook relaties kennen bij velen momenten van eenzaamheid. 
Dat is niet erg als je dit een plek kunt geven in je leven en als je erover met 
elkaar kunt praten. Uiteindelijk is er een moment in je leven waarin je zeer 
zeker heel alleen en misschien ook wel heel eenzaam zult zijn: het moment 
van je dood, je sterven, je heengaan uit deze wereld. Dat is misschien wel 
het aller-eenzaamste moment in je leven dat je met niemand echt kunt delen. 
Je doet het helemaal alleen: sterven.


Persoonlijk vind ik momenten van eenzaamheid niet verkeerd. Ze brengen je 
dichter bij jezelf, je verdwaalt niet meteen in afleiding waar ons leven zo vol 
van is. Eenzaam en alleen wandelen door het landschap, een beeld uit de 
Romantiek, een verlangen dat ook nu nog velen zal aanspreken. Tenminste 
als de tijd beperkt is, als het niet je hele leven gaat duren, want dat is 
misschien iets teveel van het goede. Maar een tijd trekken door het 
landschap, ontdekken wie en wat je bent, in confrontatie met de natuur en 
de weersomstandigheden, het is niet verkeerd. Het kan een weg tot 
zelfinzicht zijn. De filosoof Friedrich Nietzsche wandelde 6-8 uur per dag. 
Daarin kwam hij tot veel ontdekkingen over zichzelf en over de mens in het 
algemeen. Niet dat dit nou allemaal zo blij-makend was, maar toch, het heeft 
hem iets opgeleverd en ons als lezers ook.




In feite zou je kunnen zeggen dat Nietzsche in zijn eenzaamheid en alleen-
zijn doorgestoten is naar diepere lagen van zijn bestaan. Dat heeft hij 
verwoord in zijn filosofie. Over de betekenis hiervan en de wijze waarop hij 
betekenis gaf aan die lagen valt te twisten. Hele bibliotheken zijn erover 
volgeschreven. Maar het feit dat hij dit verlangen had, is betekenisvol. Het 
verlangen om dieper te graven, te ontdekken, te vinden, te zoeken. Ik 
vermoed dat in elk mens een vorm van verlangen actief is, een verlangen 
naar diepgang, fundament, houvast of wat dan ook. In de liefde kun je dit 
houvast voor een deel ervaren in de relatie met anderen. Hoe persoonlijker 
de relatie, hoe meer overgave aan elkaar, hoe meer je kunt delen, zelfs je 
gevoelens van eenzaamheid. 


Maar ook in een passie komt dit verlangen tot uitdrukking, in schrijverschap, 
poëzie, kunst, sportprestaties, wetenschappelijke prestaties, kortom in veel 
wat een mens onderneemt en waaruit zijn ambitie blijkt, zijn inzet, zijn gaan 
voor ‘de zaak’. Kort door de bocht zou je de mens kunnen definiëren als een 
wezen dat allerlei verlangens heeft die om bevrediging vragen. Eenzaamheid 
valt er misschien voor velen buiten omdat het wordt weggezet als 
ongewenst, niet sociaal aangepast, hinderlijk in sociale contacten en 
maatschappelijke betrekkingen, maar dat is een leugen. Het is een leugen 
omdat miskent wordt dat de mens ten diepste, en wel tot in zijn bot, zijn 
kern, een amalgaam van eenzaamheid, alleen zijn en zelfbewustzijn heeft. 
Het zelf van de mens, zijn diepste zelf, het deel dat bij de dood vol aan het 
oppervlak treedt als ‘koppig’ zelf, schijt aan de wereld, aan alles en iedereen, 
is in wezen ten diepste alleen en eenzaam. Het is een, ondeelbaar, enig, 
enkel, enkeling. Het is niet in meervoud verkrijgbaar hoe graag we ook 
veralgemeniseren willen. Elke algemeenheid in deze is een leugen, is 
ideologie, is een poging om het individuele zelf te manipuleren en in een 
bepaalde hoek te duwen, het een bepaalde gemoedstoestand op te dringen. 
Zodat dit zelf in een schema, een hokje, een model past waardoor er in 
algemeenheid over gesproken kan worden.


Daarom nogmaals de vraag: hoe eenzaam mag ik zijn van mezelf? Of met 
andere woorden, hoe goed ken ik mezelf? Blijf ik niet teveel aan de 
oppervlakte hangen als ik gevoelens van eenzaamheid niet graag onderken, 
er niet aan wil toegeven, situaties telkens opvul met activiteiten en afspraken 
om dit maar niet te voelen, te ervaren? Situaties van verlies, rouw, verdriet, 
zetten je met de voeten op de grond. Dan weet je ineens dat er meer is dan 
invulling, activiteiten, bezigheden. Dan kun je een diep gemis, een diepe pijn 
ervaren van het verlies, het verdriet. Ook dat brengt je dichter bij jezelf, veel 
dichter dan een leuke film of amusante activiteit zou kunnen. Wat waardevol 
is en wat opvulling is in je leven is dan vaak in een klap helder.




Over de stilte 
 
Zolang er nog ergens iemand bestaat 
met wie ik als mens kan spreken

vind ik ook wel de stilte 
midden op straat 
een stilte die niemand kan breken. 
Een kostbare stilte van zuiver glas 
dat ik zelf 
met mijn stem heb geslepen 
als ik er niet was 
had niemand die stilte begrepen. 
Maar als Hij er niet was 
en Zijn stem was er niet 
dan was er van stilte geen sprake 
alleen maar van zwijgen 
zo hard als graniet 
en dat kan je doodeenzaam maken. 
Maar de stilte, 
dat is een tweestemmig lied, 
waarin God en mens elkaar raken.


 
Guillaume van der Graft 

Het dubbele dat deze dichter hier te sprake brengt: kunnen spreken en door 
dit spreken ontdekken dat er een stilte is, onbreekbaar, kostbaar, een 
tweestemmig lied, waarin zelfs God en mens elkaar raken, is misschien een 
vorm van intersperso. De schrijver Pessoa bedacht dit begrip op basis van 
het Engelse interspersed: het een is met het ander vermengd, zoals een tekst 
waarbij op de achtergrond afbeeldingen staan. Doelbewust het een met het 
ander vermengen of ontdekken dat de dingen niet los verkrijgbaar zijn maar 
steeds gemengd, verweven, in elkaar verstrengeld. Misschien wel 
onlosmakelijk met elkaar verbonden zoals de leegte en de volheid, de taal en 
de ruimte tussen de woorden, de klanken en de stilte. Zo is, zo vermoed ik, 
ook eenzaamheid deel van ons bestaan. Dat ontdekken, daaraan af en toe 
toegeven, wat kan er verkeerd aan zijn? Ontdekken dat die leegte, die stilte, 
die eenzaamheid, je kan doen beseffen waar het werkelijk omdraait in je 
leven? 


John Hacking 2018


******




Thuis 

Meine Heimat bin ich Selbst.

Albert Vigoleis Thelen


die miese lage: seit zwei monaten werden unsere pässe vom konsulat 
festgehalten. sie sind inzwischen abgelaufen, und wir befinden uns 
momentan im zustande der “schriftenlosigkeit” oder staatenlosigkeit, wie 
mans nennen will. an sich berührt uns das nicht, aber da ich dringend wegen 
hieronymus nach frankreich muss, da das buch sonst nicht zeitig mehr 
erscheinen kann, und von da nach portugal wegen napoleon, sitzen wir in 
der klemme. der konsul versprach mir in die hand, die passgeschichte in 14 
tagen zu regeln, ja scheisse: briefe und telegramme werden nicht 
beantwortet. es heisst, die “beantragte zustimmung” sei eben nicht 
eingetroffen. nun weiss ich aber aus eigener erfahrung vom letzten jahr und 
dem persönlichen besuch, welche korruption auf dem deutschen konsulat in 
l[issabon] herrscht und wie das da zugeht: darum war mir daran gelegen, 
den heimatschein durch cremersch will zu regeln; und nun ist er doch in der 
luganenser saustall gekommen. 


Uit een brief aan Ludwig Thelen, Krefeld, Auressio 8.7.1939 in Albert Vigoleis 
Thelen,  Meine Heimat bin ich selbst. Briefe 1929-1953, Köln 2010, (Dumont 
Buchverlag ), pag. 100


Wanneer ben je thuis en wat is thuis? Vigoleis Thelen kan erover meepraten 
want zijn hele leven was hij thuis en niet thuis. Zijn verhalen over die tijd en 
zijn wijze van vertellen en schrijven zijn bijzonder. Niet alleen amusant en 
fantasierijk, vol met anecdotes en een persoonlijke kijk op de dingen, ze 
getuigen ook van een perfecte beheersing en toepassing van de Duitse taal. 
Zijn boek “Insel der zweiten Gesichts” dat ik heel veel jaren geleden door 
aanraden van een vriend op het spoor kwam, maakte toen en maakt nog 
steeds veel indruk op mij door zijn taalgevoel en wijze van uitdrukken. Thelen 
was thuis in de taal, niet het land, de plaats, de plek waar hij verbleef was 
zijn thuis, maar zijn taal, zijn spraak, zijn woorden. In de inleiding op zijn 
brieven wordt hij Quatsverzapfer, Prallererzähler en 
Phantasiemachinenbetreiber genoemd. Hij schreef brieven in het Duits, 
Nederlands, Spaans, Portugees en Engels. Naar schatting schreef hij 15000 
brieven in de periode 1929-1989 aan meerdere honderden adressanten. 


Een plek waar je opgroeit kan je thuis zijn, je thuis worden een leven lang. 
Maar dat hoeft niet. Ook in het ‘buitenland’, in het land waar je je toevlucht 
vond omdat het in je eigen land niet meer veilig was, kun je ervaren hoe het 
is om thuis te zijn. Veel vluchtelingen en veel kinderen van vluchtelingen 
kunnen hierover meepraten. ‘Sans-papiers’, zonder documenten ben je als 
vluchtelingen, ben je als mens een niemendal, een niets, besta je gewoon 



niet en houdt niemand rekening met je. Hoe is het zover kunnen komen dat 
papier, dat paspoorten en identiteitskaarten bepalen of je meedoet, of er 
rekening met je wordt gehouden of niet? In de digitale samenleving waar we 
nu in leven ben je geen mens zonder digitale identiteit. Zonder digitaal 
paspoort en vastgelegde en controleerbare herkomst - je komt niet voor in 
digitale databases - ben je een niets. Je bestaat niet. Hoe hard je ook 
schreeuwt het zal je niet helpen. De bureaucratie is onverbiddelijk. Pas als er 
mensen zijn die zich jouw lot aantrekken en die hemel en aarde bewegen dat 
je nieuwe papieren, een nieuwe digitale identiteit krijgt kan het weer beter 
met je gaan. Ik vrees dat door de toenemende digitalisering van onze 
samenleving en dito controle dit alleen maar erger wordt. 


Nogmaals wat is thuis en op welke schaal wil je kijken? Op het niveau van je 
familie, je dorp, stad, je land? Of op het niveau van de wereld, globaal? Of 
het niveau van de kosmos, het universum? We zijn slechts passanten op 
deze wereld. We worden geboren, leven en gaan dood. Dat is alles. In het 
licht van de eeuwigheid een niets. Minder dan een zuchtje. Op atomair 
niveau zijn wij een doorgeefluik van de kosmos: onze samenstelling op 
atomair niveau, ook in deze unieke combinatie, is op het niveau van de 
grondstoffen net zo oud als de kosmos. We zijn sterrenstof. Biologisch 
gezien zijn we product van een miljoenen, (misschien wel miljarden) jaren 
oude ontwikkeling. Het leven is dan wel niet zo heel oud als de kosmos, 
maar toch, de honderden miljoenen tellen. En nu lopen wij rond, ben ik er, 
mag ik mezelf noemen, bekijken, bereflecteren. Ik ben een eindproduct van 
weet ik hoeveel ouders. En andere dierlijke voorgangers. Ik sta boven aan 
een piramide. Uniek in deze combinatie, uniek in dit voorkomen. Helemaal 
vanaf het begin van het universum. Dat is eigenlijk wonderbaarlijk, 
ontzagwekkend, heel bijzonder. Ik kan me dan ook goed voorstellen hoe 
mensen duizenden jaren geleden naar de hemel keken, naar de constellaties 
van sterren, de wonderbaarlijke uitgestrektheid ervan, en gingen beseffen dat 
zij hier op aarde, klein en nietig, getuigen mochten zijn van dit gebeuren. 
Ontzagwekkend, glorieus, respect inboezemend voor datgene wat onze 
aarde omgaf en waar we met onze aarde deel van uitmaakten. Nu weten we 
dat ons sterrenstelsel, onze melkweg maar een heel klein stukje van dit 
universum voorstelt en dat er weer ik hoeveel zonnen, sterren zijn in talloze 
stelsels. Ook in de dimensie van de ruimte stellen wij als aarde absoluut niks 
voor. Een atoompje. Een miniem deeltje slechts. 


Als we dit weten, als we dit kunnen en durven beseffen, waar komt dan toch 
de drang vandaan om rijk te worden, macht uit te oefenen, anderen 
genadeloos af te slachten zoals onlangs de arabische journalist Khashoggi? 
Hoe kan het zijn dat miljardairs, salafisten, kapitalisten pur sang bang zijn 
voor de woorden van een journalist zodat ze hem laten afslachten? Hoe thuis 
zijn zij in hun wereld van macht, pracht en praal, een wereld vol prinsen en 
prinsessen die niets tekort komen (behalve geestelijke vrijheid vermoed ik), 



dat ze bang zijn voor een journalist? Is de macht van het woord zo krachtig 
dat zij zich niet thuis durven voelen zolang zij de macht van deze tegenstand 
ervaren? Als zijn woorden niks voorstellen, hoef je hem ook niet te 
vermoorden. Als hij slechts een tegen heel velen is, hoef je niet bang te zijn. 
Deze gruwelijke moordadige daad om tegenstanders uit de weg te ruimen is 
het bewijs dat ook de machtigen der aarde bange mensen zijn, kortzichtig, 
dom, hypocriet, zogenaamd gelovig, en weet ik al niet meer maar vooral ook 
moorddadig en corrupt. Kleptocratie, rijk worden over de rug van anderen, 
macht vergaren over het lijk van tegenstanders en dat toedekken met een 
religieus sausje. Is dit een wereld waarin je je thuis kunt voelen, waarin je je 
huis zou willen voelen ondanks de verschrikkelijke rijkdom?


Ik vermoed dat we meer en meer afstevenen op een wereld van manipulatie: 
“Alles im Griff”. En hoe meer we dit willen, hoe verder we af raken van 
onszelf, ons wezen, ons gevoel om ons nog ergens thuis te voelen. Altijd 
bedacht erop dat we moeten kunnen bepalen wat we willen, halen kunnen 
wat ons voor ogen zweeft en verlangen wat ons wordt voorgespiegeld als 
geluk, maakt ons tot machines, tot slaven, tot leeghoofdige niksnutten. Want 
elk behaald doel, elke geslaagde actie is er slechts maar een en de volgende 
staat alweer te wachten. Tot de man met de zeis komt die genadeloos al je 
ambities afkapt en je hoofd doet rollen, zomaar het open graf in. Het graf is 
al voor je gegraven, het ligt al lang klaar voor je en wacht. Het zou van 
wijsheid getuigen als je zou leren leven met dit besef en als je zou handelen 
naar dit feit. Je leven zou waarschijnlijk veel aangenamer worden want 
opeens hoef je niet meer zoveel. Opeens kan overal je thuis zijn en kun je 
thuis zijn bij jezelf. Het lijkt met het proberen waard.


John Hacking 2018


*****


Lessen van Nietzsche? 

De figuur van Nietzsche blijft fascineren. Hij is meer dan 100 jaar geleden 
overleden, de laatste elf jaar van zijn leven bracht hij door in een inrichting, 
beroofd van zijn verstandelijke vermogen. Hij werd patiënt, afhankelijk van de 
zorg van anderen. Dat had hij zich waarschijnlijk anders voorgesteld toen hij 
teksten schreef over de ‘wil tot macht’, de Übermensch’, de eeuwige 
wederkeer en ‘Amor Fati’. Ook over die laatste periode in zijn leven is veel 
geschreven en gespeculeerd. Ook over de mogelijke oorzaken voor zijn 
lijden. Zie bijvoorbeeld deze tekst op internet: https://web.archive.org/web/
20040317225535/http://home.cfl.rr.com/mpresley1/fn.pdf


De schrijver en psychiater Irvin D. Yalom schreef een roman over Nietzsche 
waarin deze optreedt als gesprekspartner en patiënt van de arts Josef 

https://web.archive.org/web/20040317225535/http://home.cfl.rr.com/mpresley1/fn.pdf
https://web.archive.org/web/20040317225535/http://home.cfl.rr.com/mpresley1/fn.pdf
https://web.archive.org/web/20040317225535/http://home.cfl.rr.com/mpresley1/fn.pdf


Breuer, ook bekend als leermeester van Sigmund Freud. In deze roman 
verbindt Yalom inzichten uit de ‘later ontstane psychoanalyse’ met het 
gedachtengoed van Nietzsche, met zijn relatie met Lou Andreas Salomé, (zie 
de korte film: https://vimeo.com/222284215) en het (fictieve) leven van Jozef 
Breuer. Zo had het kunnen zijn. Maar zo is het niet gegaan. Yalom heeft een 
mooie roman geschreven die voelt als een zoektocht. 

Gedreven door de fascinatie voor Nietzsche heeft hij geprobeerd zijn denken 
te verbinden met de “Sternstunde” van de psychoanalyse. Ik heb een aantal 
citaten uit deze roman bij elkaar gezet omdat ze (voor mij) aanleiding geven 
tot overdenking. De citaten heb ik verzameld uit deze roman omdat ze me 
aanspraken. Ze vormen voor mij geen onomstotelijke waarheid. Ik zie ze 
eerder als een soort van ‘gras’ om op te kauwen en in de ‘vier magen’ te 
verwerken. Misschien komt er dan ook nog melk uit, maar dat blijft ongewis. 


Nietzsche zegt bijvoorbeeld:

Maar een van mijn granieten zinnen is: “Word wie je bent.” pag. 77


Word wie je bent, dat ben je waarschijnlijk nog niet, omdat er misschien 
teveel andere dingen je aandacht opeisen. Omdat er teveel op je netvlies 
staat dat een heldere blik op jezelf, op je kern, vertroebelt.  Waar ben je dan 
de hele tijd mee bezig, zodat je niet toe komt aan je zelf, aan zelfinzicht, 
zelfkennis, diepgang? Waardoor word je afgeleid en laat je je afleiden? De 
hele tijd met de aandacht gericht op zaken die weg voeren van jezelf? En 
waarom doe je dat, waarom heb je dat nodig? Vermoed je dat je daardoor je 
(echte) verlangens kunt bevredigen? 


Maar ook de vanzelfsprekendheid waarmee dit geponeerd wordt: word wie 
je bent, is niet zo vanzelfsprekend. Wie ben je? Wat ben je en is datgene wat 
je bent hetzelfde als wie je bent?

Wat is je kern, is er wel een kern, is er wel een einddoel en natuurlijk een 
begin? Uit een enkel citaat wordt dat natuurlijk niet duidelijk. Misschien heeft 
Nietzsche deze gedacht ontleend aan Goethe. Goethe laat in Faust 
Mephistopheles zeggen: 

MEPHISTOPHELES: Du bist am Ende – was du bist. Setz dir Perücken auf 
von Millionen Locken, setz deinen Fuß auf ellenhohe Socken, du bleibst 
doch immer, was du bist.


Ik heb hierover veel uitgebreider geschreven in mijn tekst over het zelfbeeld 
en mensbeeld in relatie tot het lichaam en de lichamelijkheid van de mens:

In Wereldbeeld als lichaam, waarin ik ook inga op fragmenten van Nietzsche  
uit het werk “Also sprach Zarathustra” – een boek dat ik reeds op jonge jaren 
verslond. Maar dat je telkens weer kunt blijven lezen omdat de worsteling 
van Nietzsche met zingeving en levensdoel actueel blijft en eigenlijk nooit 
een definitief antwoord krijgt.  




Als waar is dat “Vom Tode hebt alles Denken an” (Franz Rosenzweig) dan 
kan de dood een startpunt zijn van reflectie over het eigen leven. De dood 
als grens aan het leven kan ons misschien bewust maken van het leven dat 
we leiden en dat we zouden willen leiden: Yalom laat Nietzsche hierover 
zeggen in de roman: 

De smaak van de dood in mijn mond heeft me objectiviteit en moed 
gegeven. Het is de moed om mezelf te zijn die het belangrijkste is. pag. 107


De smaak van de dood in zin mond, dat klinkt alsof hij de dood bijna letterlijk 
lichamelijk smaakt. Zoals de smaak van as, als je mescal drinkt. De dood zo 
proeven, lichamelijk binnen laten komen. Dat experiment is niet zonder 
resultaat.  Maar de moed om jezelf te zijn, om jezelf diep in de ogen te kijken 
heeft wel een prijs die niet mals is:  

Wanhoop is de prijs die een mens betaalt voor zelfinzicht. Als je diep in het 
leven kijkt, zul je altijd wanhoop vinden. pag. 150


Dat is nogal wat: zelfkennis betalen met wanhoop. De dood die het inzicht 
geeft en de oproep om jezelf te zijn, en als je eenmaal dan ook nog naar 
jezelf durft te kijken in alle eerlijkheid daagt de wanhoop aan de horizon, of 
ligt de wanhoop op de bodem van de put van je diepste zelf. Daar zijn niet 
veel mensen blij mee, vermoed ik. Nietzsche is er onder gebukt gegaan, als 
je Yalom mag geloven. Maar Nietzsche is stoer, hij blijft volhouden dat dit zijn 
levensweg is, in de roman. 


Een vraag zou je kunnen stellen naar aanleiding van dit citaat: als deze 
diagnose klopt, ben je dan bereid deze prijs te betalen? Of is de prijs te hoog 
en koester je jezelf liever in een naïef optimisme, een blijmoedigheid die van 
de ellende van de wereld niets wil weten omdat je die eigenlijk niet aan kan? 
Deze tegenstelling tussen wanhoop ervaren en accepteren, wanhoop als 
basis onder je bestaan, als inhoud van je zelfkennis, tegenover naïef 
optimisme, is natuurlijk erg kort door de bocht. Het is niet zwart of wit. Maar 
het is wel een feit dat in onze huidige samenleving alles op alles wordt gezet 
om de mens te verstrooien, om hem bezig te houden, af te leiden, sensatie 
en genot te bieden. Maar er blijft ook, zo vermoed ik, een verlangen naar het 
transcendente, de verticale dimensie in ons bestaan omdat het horizontale 
niet voldoet, of niet genoeg antwoord geeft op de vraag naar zin en een 
zinvol bestaan. Alle afleiding ten spijt, we worden er niet gelukkiger van. 

De filosoof Giovanni Rizutto gaat hierop in als hij schrijft over levenskunst die 
bemiddelt tussen de uitersten, ik citeer een groot deel van zijn betoog omdat 
zo de portee duidelijk wordt en ook de ontstaansgeschiedenis van dit 
streven naar afleiding, het horizontale verlangen in onze tijd en onze 
maatschappij. Ik citeer: 


“Wij zijn het nu zelf die invulling geven aan ons bestaan. De loodzware last 
van de traditie is eindelijk van onze schouders gevallen. Zoals gezegd voelt 



dit als een bevrijding maar ook als een onomkeerbaar verlies. Dit laatste 
heeft te maken met een onuitroeibaar verlangen naar transcendentie of iets 
dat ons in kwalitatieve zin omvat, ongeacht of dit nu God, het absolute, de 
boeddhistische leegte (sūnyatā) of iets anders is. Naar onze overtuiging zal 
een laatmoderne levenskunst, waarin de wil tot zelfbepaling of autonomie 
zo'n beslissende rol speelt, met dit verlangen rekening moeten houden. Toch 
is de hier in grove lijnen getekende historische schets misleidend. Deze 
suggereert namelijk een geleidelijke toename van ontvoogding en 
mondigheid die zijn hoogtepunt bereikt in onze tijd. Vooral na de Franse 
revolutie, zo gaat het verhaal, zetten modernisering en individualisering 
onder alle lagen van de bevolking zich in steeds sneller tempo door. De met 
afkomst gegeven sociale status gaat dan plaatsmaken voor zelf verworven 
verdienste. Sociologen en filosofen hebben zich afgevraagd of dit werkelijk 
het geval is. Foucault en Bauman wijzen erop dat de-traditionalisering niet 
zozeer de opmaat is tot persoonlijke autonomie maar slechts een 
verandering in de wijze waarop sociale controle werkt. 'Empirisch blijkt 
echter dat de verregaande de-traditionalisering of modernisering, die  
ontegenzeggelijk heeft plaatsgevonden, niet tot noemenswaardige 
individualisering heeft geleid, toch niet als men onder individualisering de 
autonomie van het individu ten opzichte van de verschillende vormen van 
sociale controle verstaat. De opvattingen, smaken, houdingen en keuzes van 
mensen blijken nog steeds sterk voorspelbaar op basis van de verschillende 
elementen die een rol spelen in de sociale controle. '2 De-traditionalisering 
heeft inderdaad als resultaat dat onze keuzes niet meer verticaal worden 
opgelegd. Maar daar is wel een horizontale sturing voor in de plaats 
gekomen die macht uitoefent via disciplinerende instituties zoals scholing, 
massamedia, reclame en televisie. 'De individuen mogen of moeten nu 
keuzes maken, maar via uitgebreide socialisatie en beïnvloeding wordt 
vormgegeven aan de factoren die hun keuzes bepalen, zoals smaken, 
opvattingen, vaardigheden, emoties, kennis ... '3 We maken deel uit van een 
symbolische samenleving waarin gedrag gestuurd wordt door de productie 
en mobilisatie van een arsenaal aan symbolen en verleidelijke tekens die 
door massamedia en scholing worden verspreid. Levenskunst is wel 
voorgesteld als alternatief voor het wegvallen van ideologische of 
levensbeschouwelijke bepalingen. In de leemte die deze hebben 
achtergelaten, zou levenskunst een ideale speelruimte aantreffen en 
uiteindelijk voor zich kunnen opeisen. Maar wanneer deze ruimte 
onmiddellijk ingenomen wordt door nieuwe sturingsmechanismen komen we 
bedrogen uit. 

We moeten daarom altijd op onze hoede blijven, wat levenskunst nog 
urgenter maakt. Omdat onze pas verworven vrijheid en ontvoogding illusies 
blijken te zijn of in ieder geval veel minder onproblematisch dan we dachten, 
is er voor levenskunst een belangrijke kritische en hygiënische taak 
weggelegd. Zij kan ons leren om te laveren tussen het naïeve optimisme van 
volledige autonomie en onderworpenheid aan een microfysica van de macht 



die ons ongemerkt disciplineert. Dit is precies de opdracht die de late 
Foucault zich heeft gesteld. Hij bepleit een eigentijdse levenskunst die 
tegenwicht kan bieden aan de beheers- en machtstechnieken die het subject 
constitueren. Foucault spreekt van zelftechnieken of manieren om het zelf 
vorm te geven. In tegenstelling tot zijn vroege werk veronderstelt hij nu dat 
we ons toch in zekere mate kunnen onttrekken aan collectieve processen. 

Ondanks de vele subtiele machtspraktijken die ons disciplineren, beschikken 
we over een marge van vrijheid die het mogelijk maakt invulling te geven aan 
het eigen bestaan. De voorwaarde voor levenskunst is hiermee gegeven. 
Zo'n levenskunst staat nooit los van de sociale context want altijd zal er 
sprake zijn van een wederzijdse doordringing van individu en samenleving. 
Onze subjectiviteit wordt onvermijdelijk mede geconstitueerd door 
institutionele machtspraktijken. Dit hoeft geen bezwaar te zijn, tenminste 
wanneer we er ons bewust van zijn. Levenskunst heeft als taak een juiste 
balans te vinden tussen autonomie en collectieve machtspraktijk. Dit is geen 
gemakkelijke opdracht. Niet in de laatste plaats omdat institutionele machten 
'vloeibaar' zijn geworden en aan onze grip (ons begrip) dreigen te 
ontsnappen. In een op drift geraakte gekinetiseerde wereld nemen ze een 
Proteus-achtige gedaante aan. De socioloog Bauman zegt het zo:

[D]e overgang van de 'vaste' naar 'vloeibare' fase van de moderniteit: dat wil 
zeggen, naar een toestand waarin sociale vormen (structuren die individuele 
keuzes beperken, instituties die zorgen voor routines, voor aanvaardbare 
gedragspatronen) hun gestalte niet langer kunnen behouden (en waarvan dit 
ook niet wordt verwacht), omdat zij sneller uiteenvallen en wegsmelten dan 
de tijd die vereist is om ze vaste vorm te geven en daarna te stollen [...] een 
levensverwachting die korter is dan de tijd die nodig is voor het ontwerpen 
van een samenhangende en vaste levensvisie, en zeker korter dan de tijd die 
het realiseren van een individueel 'levensontwerp vereist.4

We leven in vloeibare en vluchtige tijden waar alles zo snel gaat dat 
onzekerheid sluipend zijn intrede doet. Dit heeft niet alleen gevolgen voor 
levenskunst als poging tot een individueel levensontwerp, maar ook voor 
onze verhouding tot de ander. 'Intermenselijke banden, die ooit een 
veiligheidsnet vormden waaraan grote en langdurige investeringen van tijd 
en inspanning waren besteed, en die dit offer van onmiddellijke en 
individuele belangen [...] worden steeds zwakker.'5

Opportunistisch gedrag zegeviert. Het gaat minder om het naleven van 
regels, duurzaamheid en langetermijndenken, dan om flexibiliteit en 'de 
bereidheid om snel van tactiek en optreden te wisselen, en zonder spijt 
afspraken en loyaliteiten te verbreken - en alle mogelijkheden die 
beschikbaar zijn uit te buiten, eerder dan eigen vaste voorkeuren te volgen. " 
Joep Dohmen schrijft dit gedrag op het conto van de liberale opvatting van 
autonomie als zelfbeschikking en niet-inmenging. Het is deze nadruk op 
negatieve vrijheid die een fnuikende invloed heeft op de sociale cohesie en 
onze betrekkingen met de ander. De verenging van het vrijheidsbegrip leidt 
uiteindelijk tot narcisme, grootheidswaan en een ziekelijke preoccupatie met 



ons 'dikke ik'. Vooral bij veel jongeren is dit gedrag patent. Zij kennen 
nauwelijks plichten maar alleen rechten. Het ontbreekt hen aan zelfdiscipline, 
ze zijn allergisch voor inspanning en willen nergens moeite voor doen. Er 
heerst onder hen een houding van I want it all and I want it now. Heel kwalijk 
is dat men in het onderwijs, waar nog enigszins corrigerend opgetreden kan 
worden, al voor deze passieve mentaliteit is gezwicht. In plaats dat weerzin 
tegen inspanning wordt afgestraft, beloont men leerlingen door lessen op te 
leuken of nieuwe, minder veeleisende methoden te introduceren zoals 
competentie gestuurd onderwijs. Zoals de schooldirecteur Bint, uit de 
gelijknamige novelle van Bordewijk, zegt: 'Ik eis van de leraar dat hij zich niet 
inleeft in het kind, dat hij niet daalt. Ik eis van het kind dat het zich inleeft in 
de leraar, dat het klimt.'7 We willen geen pleidooi houden voor een terugkeer 
naar het verleden dat ook gepaard ging met intolerantie, paternalisme en 
botte machtswellust. Maar zonder twijfel is de democratiseringsgolf vanaf de 
jaren zestig doorgeschoten naar minachting voor alles wat maar enigszins 
naar pedagogische en cognitieve autoriteit riekt.”


Noten uit deze tekst: 


2 M. Elchardus, Sociologie, een inleiding, Amsterdam, 2007, p. 376.

3 Ibid.

4 Z. Bauman, Vloeibare tijden, leven in een eeuw van onzekerheid, 
Zoetermeer, 2011, p. 15.

5 Ibid., p. 17. 


(einde citaat)


bron: Rizzuto, Giovanni, Mediale levenskunst. Een interculturele polyloog, 
Brussel 2014, (ASP), pag. 12-15


Ik heb Rizzuto wat uitgebreider geciteerd omdat hij mijns inziens een redelijk 
adequaat beeld schetst van de maatschappelijke situatie waarin wij ons 
momenteel in het Westen bevinden. Ook deze beschrijving valt niet een op 
een samen met de werkelijkheid, maar Rizzuto geeft de tendensen in onze 
samenleving goed weer. Als het verlangen in een mens zo sterk is om te 
genieten, om zijn diepere verlangens te vervullen, maar niet weet hoe hij dat 
moet aanpakken, als dat verlangen de dreigende kracht is in een 
mensenleven, zou je mogen hopen dat hij dat verlangen dan ook op de juiste 
objecten richt, op een manier die echt bevrediging kan schenken. Dat wil 
zeggen: zodat je ten diepste tot je recht kunt komen. Religies begeven zich 
al eeuwen op dit terrein en proberen (verticaal gerichte) antwoorden te 
geven, Nietzsche zet zich echter hier tegen af omdat religies volgens hem 
alleen maar de ‘slavenmoraal’, de onderwerping aan het gezag, stimuleren. 
Yalom zelf is ervan overtuigd dat Nietzsche nog steeds een actuele 
boodschap heeft in het licht van bovenstaande. Hij laat Nietzsche zeggen:




In die brief stelde ik dat er een basisindeling is in de wegen van de mens: zij 
die gemoedsrust en geluk verlangen moeten geloven en het geloof omarmen, 
terwijl zij die de waarheid willen zoeken van gemoedsrust moeten afzien en 
hun leven moeten wijden aan onderzoek. pag. 193 

Ook dat is misschien kort door de bocht door alle gelovigen op een hoop te 
gooien, alsof geloof niet samen kan gaan met grote twijfel, alsof je niet van 
de ene kant naar de andere kant kunt zwenken, “Himmelhoch jauchzend, 
zum Tode betrübt”? Van de bergen tot in de dalen en omgekeerd. Het 
volledige citaat van Goethe luidt zo en dat werpt weer een ander licht op de 
zaak: 


Klärchens Lied  

Freudvoll 
Und leidvoll, 
Gedankenvoll sein, 
Langen 
Und bangen 
In schwebender Pein; 
Himmelhoch jauchzend, 
Zum Tode betrübt – 
Glücklich allein 
Ist die Seele, die liebt.


Johann Wolfgang von Goethe 
(Erstdruck 1788)


Een liefhebbende ziel die heen en weer wordt gegooid tussen hoop en vrees, 
tussen de angst om afgewezen te worden en te worden aanvaard, een ziel 
die daarmee model staat voor de ervaring van de wereld, de werkelijkheid, 
de omgang met het diepste verlangen. In de roman van Yalom krijgt de 
relatie van Nietzsche met Lou Andreas Salomé een heel eigen inkleuring. We 
weten het fijne er niet van maar Yalom laat Nietzsche lijden aan deze stuk 
gelopen relatie. Zou het zo kunnen zijn dat het pessimisme van Nietzsche, 
zijn radicale antwoorden op de dood van God, ook een resultaat zijn van 
persoonlijke nederlagen, het niet in staat zijn tot een menselijke liefdesrelatie 
met een partner? Komt daar de wanhoop vandaan omdat Nietzsche niet 
meer gelooft dat een relatie met een partner mogelijk is? En gooit hij het 
daarom maar over de filosofische boeg? 


Wanhoop kan in de ogen van Yalom/Nietzsche met angst gepaard gaan, en 
als je jezelf niet hebt gevonden weet je misschien niet waar die angst 
vandaan komt of vandaan kan komen. De ervaring van wanhoop als kern in 
het bestaan, onder je bestaan, en de keuze om hiermee om te leren gaan 
vraagt moed. Het zou wel eens zo kunnen zijn dat hieruit het idee van de 



Übermensch is geboren: leren omgaan met de wanhoop, eigenlijk over je 
eigen schaduw heen springen, ondanks de angst die daarbij komt. Nietzsche 
zegt in de roman over die angst:

Nadat ik me dit twintig jaar heb afgevraagd, geloof ik nu dat angsten niet 
geboren worden uit duisternis; nee, angsten zijn als sterren - altijd aanwezig, 
maar onzichtbaar bij het felle daglicht. pag. 186


In de beleving van Yalom/Nietzsche zijn er veel mechanismen die 
verhinderen bij jezelf te komen. Plicht is er een van. De maatschappij legt je 
diverse taken en plichten op, maar dat wil niet zeggen dat je daardoor ook 
dichter bij jezelf komt, bij de kern van je wezen. Religie is een andere 
hindernis. In de roman wordt een beeld van Nietzsche geschetst van een 
man die niemand durft en die niemand kan vertrouwen. Over de plicht 
bijvoorbeeld wordt gezegd:  

Als je jezelf niet hebt gevonden is “plicht” alleen maar een eufemisme voor 
het gebruiken van anderen om jezelf belangrijker te maken. pag. 271

Plicht is dus in dit licht een opstapje tot zelfverheerlijking, jezelf in een beter 
daglicht presenteren. Maar als je zo handelt, zo voortdurend bedacht bent 
op je publieke profiel, je uitstraling, je facebook-look, dan ben je ook altijd 
weg van jezelf. Dat heeft ook gevolgen voor de relatie met iemand anders, 
de wijze waarop je deze relaties gestalte geeft. Als de ander alleen maar 
nodig is om contact te hebben zodat je jezelf niet alleen voelt, is er iets aan 
de hand. Hoe vaak hoor ik niet van studenten dat ze hun hele agenda 
hebben volgepland om het spook van de verveling, de eenzaamheid en het 
alleen zijn te verjagen. Yalom/Nietzsche schrijft/zegt: 

‘Ik bedoelde alleen dat je, om een volkomen relatie met iemand anders te 
hebben, die eerst met jezelf moet hebben. Als we niet bestand zijn tegen ons 
eigen alleen-zijn zullen we de ander uitsluitend gebruiken als schild tegen de 
eenzaamheid. pag. 301


Rizzuto die ik boven uitgebreid heb geciteerd schrijft over levenskunst als 
een manier om met de dichotomieën in het leven om te gaan zonder dat de 
tegenstellingen worden verdonkermaand. Zelfkennis is een weg daartoe 
maar ook die route wordt tegenwoordig commercieel uitgebuit door allerlei 
heelmeesters met simpele oplossingen die jou het geluk van de wereld 
beloven, de ultieme overwinning op jezelf en de dingen die een hindernis 
kunnen vormen in je leven. Rizzuto schrijft, ik citeer: 

“De praktijk van zelfkennis en zelfbezinning is geen vrijblijvend navelstaren 
maar vereist oefening en discipline. Al bij de antieken vonden deze 
oefeningen hun materiele weerslag in dagboeken, korte lapidaire 
aantekeningen en brieven. Bovendien is zelfkennis altijd gesitueerd en maakt 
zij deel uit van een sociale context waarin de ander verdisconteerd is. Omdat 
we onszelf alleen in de spiegel van de ander kunnen kennen, is hij mede 
constitutief voor ons bestaan. Uiteindelijk zal zelfbezinning leiden tot een 
persoonlijke waardeoriëntatie op basis waarvan we invulling geven aan onze 



levenshouding. De sociale context van levenskunst was men zich bij antieke 
wijsheidscholen al bewust. Daar veronderstelden zelfzorg en zorg voor de 
ander elkaar. Kort gezegd is levenskunst voortdurend verantwoording 
afleggen en het leven niet op een onbewuste, impulsieve en ongereflecteerde 
aan ons voorbij laten gaan. Nu bestaan er ook populaire varianten van 
levenskunst zoals lifestyle, zelfmanagement, positief denken enz. die de 
markt overspoelen. Hoe verhouden deze invullingen van levenskunst zich tot 
filosofische levenskunst? Populaire levenskunst gaat voorbij aan het 
geleidelijke levenslange proces van toewijding en discipline dat kenmerkend 
is voor filosofische levenskunst. Ze laat zich voor het karretje spannen van 
een gekinetiseerde markt en komt tegemoet aan luiheid en ongeduld. Deze 
levenskunst pretendeert een remedie te zijn voor een wereld die ten onder 
gaat aan vlijt en vervreemding, maar houdt deze in werkelijkheid in stand. 
Daarom is ze even vluchtig en alleen toegespitst op klachtenbestrijding en 
illusoir instant geluk. Bovendien schroeft ze door haar ongefundeerde 
optimisme het verwachtingspatroon veel te hoog op en overschat daarmee 
de maakbaarheid van het leven. Filosofische levenskunst is realistischer en 
bescheidener. Die ziet ons leven als een ambivalent fenomeen waarin ze een 
bijdrage wil leveren aan de realisering van een beperkte mate van 
autonomie.” 

Yalom heeft oog voor de onbegrijpelijke en onvatbare dimensies van ons 
bestaan. Het mislukken van zingeving, van duiding van het leven, de dood 
als uitkomst, de weg die dood kan lopen omdat de mens mislukt. Misschien 
is Nietzsche ook wel mislukt. Omdat hij geen relatie met een partner kon 
aangaan, omdat liefdesverdriet zijn blik troebel en donker maakte zoals in de 
roman wordt geopperd. De metafysica, het de werkelijkheid overstijgende 
perspectief is er een van leegte, het niets. Nietzsche/Yalom zegt in de roman: 

…sinds mijn kinderjaren geloof ik al dat het leven een vonk is tussen twee 
identieke leegten, de duisternis voor de geboorte en die na de dood. Pag. 
256

Het niets, de leegte, een begrip en een werkelijkheid die ook in het werk van 
Rizzuto terugkeert vanuit de invalshoek van het Boeddhisme, hoeft niet 
alleen maar negatief te worden opgevat. Rizzuto is daar zelfs heel positief 
over. Maar dat is ook een kwestie van definitie, verdieping en reflectie op 
deze thematiek. Maar daarover een andere keer meer. 

Niet alles is hopeloos, niet alles is wanhoop, zo denk ik. Als je in de penarie 
zit, als ellende je deel is geworden, als je geen uitweg meer ziet, kan een 
ander perspectief je helpen om weer wat licht aan het einde van de tunnel te 
zien. Nietzsche noemt dat het kosmisch perspectief:

‘een kosmisch perspectief verzacht het tragische altijd. Als we maar hoog 
genoeg klimmen, zullen we het punt bereiken vanwaar de tragedie er niet 
tragisch meer uitziet.’  pag.225




Maar kun je dat, uitstijgen boven je eigen situatie, het dingen in een ander 
licht proberen te zien, verder op afstand, verder weg, zodat ze je niet meer 
direct kunnen raken. Zodat je niet totaal in beslag wordt genomen door de 
situatie waarin je verkeert? Dat is natuurlijk makkelijker gezegd dan gedaan. 
Maar toch is er hoop, zijn er ontsnappingsmogelijkheden, hoeft het hier en 
nu niet alleen maar een gevangenis te zijn.  Er is zelfs een glimp op te 
vangen van de eeuwigheid, een alles overstijgende ervaring in het hier en nu. 
Niet als een voortduren van een (abstract opgevatte) tijd, maar “im 
Augenblick”, een uitdrukking die ook de Franz Rosenzweig in de Stern der 
Erlösung werd gebezigd.  Yalom laat Nietzsche zeggen: 

Wat onsterfelijk is, is dit leven, dit moment. Er is geen leven na de dood, 
geen doel waarop dit leven is gericht, geen apocalyptische rechtbank, geen 
vonnis. Dit moment bestaat voor eeuwig en jij, jij alleen, bent je enige 
publiek. pag.270-271


Als eeuwigheid te beleven valt in het ogenblik moeten we misschien ook niet 
meer willen. Zekerheid is er niet, de grens van de letterlijke dood is absoluut. 
We moeten het dus doen met de aandacht voor het heden, het hier en nu, 
leven in het moment, van moment tot moment. Misschien komt dit wel het 
best tot uitdrukking als je helemaal opgaat in een taak, als je met al je 
aandacht kunt tuinieren, schilderen, schrijven, wandelen, praten, uitkijken 
over de horizon. 

Natuurlijk, niet alles kan worden gezegd en is geschikt om te worden 
uitgesproken. Yalom zegt me de mond van Nietzsche: 

U vraagt zich af wat een conversatie zou zijn waarin niets ongezegd bleef - ik 
denk dat de eigenlijke naam daarvan Hel is. pag. 103


Een zekere donkerheid, een troebelheid in het bestaan is nodig om de 
werkelijkheid te kunnen ervaren en vol te houden. Vaagheid is net zo 
belangrijk als helderheid, licht als donker. Stel dat wij alles zouden 
opmerken, alles zouden meekrijgen, dat zou niet vol te houden zijn. 
Misschien is ziek worden wel een gevolg van spanningen die wij niet in ons 
leven kunnen hanteren omdat het ‘gewoon te veel is’ wat op ons bordje 
komt, omdat we geen toegang ertoe hebben. Yalom speelt daarop in als hij 
Breuer met Nietzsche over ziektes en ziek-zijn laat converseren:

Men kiest of selecteert strikt gesproken geen ziekte, maar men verkiest 
spanning - en de spanning zoekt de ziekte uit!’  pag. 109

…-‘misschien zijn symptomen boodschappers van een betekenis en zullen 
ze alleen verdwijnen wanneer hun boodschap wordt begrepen,… pag. 237


Stel dat dit waar is, dit laatste, hoe kom je er dan achter wat de betekenis is, 
en hoe je jezelf een eindje op weg kunt helpen? Hoe vinden we de juiste 
melodie in ons leven waarop we kunnen dansen, leven, genieten en ervaren 
dat we het aan kunnen?  Yalom verwijst zelfs naar Jezus, naar zijn focus op 
het Rijk van God. Alles achter je laten, gaan voor de toekomst van Gods rijk, 



dat komende is, dat er als is en dat er nog niet is, het is aanstaande, het 
groeit, zegt Rosenzweig. Het rijk van God vraagt alle aandacht, niet 
achterom kijken, maar vooruit. Lucas 9, 51-62 gaat hierover. Yalom schrijft: 

 ‘Er was een wijze, joodse leermeester’, viel Nietzsche hem in de rede, ‘ die 
zijn volgelingen aanried met hun vader en hun moeder te breken en de 
volmaaktheid na te streven. Dat had een goede stap kunnen zijn voor een 
oneindig veelbelovende knaap! Dat had de juiste dans op de juiste melodie 
kunnen zijn.’  pag. 203


Er vol voor gaan, je leven richten op een ultiem doel buiten jezelf, dat is de 
kern van deze boodschap. Niet jij staat centraal, maar iets buiten jou, niet 
jouw autonomie, maar een vorm van heteronomie, iets wat groter is dan 
jezelf. En als je hieraan durft toe te geven, als je hierop durft te vertrouwen, 
word je misschien vanzelf getrokken, geduwd, ondersteund door dit streven. 
Maar het volgen van Jezus is niet gemakkelijk. Daarover gaat mijn 
overweging op 30 juni j.l. 


In onze wereld zijn er veel verleiders, veel soorten messiaanse 
boodschappers die zichzelf via populistische praatjes wijsmaken dat ze de 
wereld kunnen redden. Niet het verstand maar de driften, de emoties voeren 
de boventoon. Met alle gevolgen van dien. Yalom zegt: 

‘Josef, het probleem is dat wanneer we de rede laten varen en lagere 
vermogens gebruiken om mensen te beïnvloeden, we uiteindelijk een lager, 
goedkopere mens krijgen.’  pag. 225


Hoe leer je jezelf goed kennen, wanneer durf je diep in je eigen ziel te kijken, 
wanneer word je zo wakker dat je niet meer gelooft in goedkope praatjes die 
anderen je voorhouden. Denk zelf, is een mooie uitdrukking. Laat je niet 
onder krijgen door angsten en andere emoties die je worden aangereikt door 
mensen die er hun beroep van hebben gemaakt. Maar hiermee zitten we 
midden in de penarie: als wanhoop deel uitmaakt van je diepste zelf, als 
gevolg van zelfkennis, als angst daar wezenlijk bij hoort, wat moet je dan met 
de boodschappen van angst die je elke dag krijgt voorgeschoteld door 
machtsbeluste politici? Nietzsche zelf gruwde van de Duitse politici in zijn 
tijd, hij verafschuwde het racisme, het antisemitisme van Richard Wagner en 
zijn zus. Hij gaf een ‘Pfennig’ voor de politieke leiders en filosofen in zijn tijd. 
Denk zelf en denk diep. Dat is zijn uitnodiging. Uiteindelijk is er slechts een 
uitkomst in de ogen van Nietzsche. De dood maakt een einde aan elk 
mensenleven, maar zelfs de dood is volgens Nietzsche/Yalom niet zonder 
vruchten. Yalom schrijft: 

Weer was Nietzsche vastbesloten en duidelijk: ‘ Iedereen is de bezitter van 
zijn eigen dood. En iedereen moet die op zijn eigen manier ten uitvoer 
brengen. Misschien - alleen maar misschien - bestaat er een recht om 
iemand zijn leven af te nemen. Maar er bestaat geen recht om iemand zijn 
dood af te nemen. Dat is geen troost. dat is wreedheid. 




Breuer drong aan. ‘Zo zelfmoord uw keuze kunnen zijn?’ 

‘Sterven is moeilijk. Ik heb altijd geloofd dat de ultieme beloning van de 
doden is dat ze niet meer hoeven dood te gaan.!’ pag. 79


De dood als absoluut einde, mijn einde, mijn uiteindelijke perspectief. Dat is 
een waarheid als een koe die pas echt doordringt als het zover is en dan kan 
ik het niet meer navertellen. Misschien was Nietzsches zoektocht hoe dan 
ook toch een poging om een antwoord te vinden op het definitieve oordeel 
van de dood. Wat blijft er over, wat blijft achter, wat heeft kracht, 
zeggingskracht genoeg om te  blijven bestaan? Is Nietzsche hierachter 
gekomen? Komen wij er ooit achter? Staan blijft dat wij zoekenden zijn, 
zoekenden blijven…een eeuwig verlangen, maar een vervulbaar “Ewigkeit im 
Augenblick”, het ogenblik, misschien ook wel in de blik van de ogen die je 
aankijken? De eeuwigheid in andermans blik, eeuwigheid in het moment van 
overgave, toevertrouwen, opgaan in die blik. Veel kijkgenot. 


John Hacking

1 juli 2019


Citaten uit:

Yalom, Irvin D., Nietzsches tranen. Roman van een obsessie, Amsterdam 
2014 (Balans)


Literatuur: 

Rizzuto, Giovanni, Denkend aan niets. Naar een filosofie voorbij ietsisme en 
nihilisme, Leusden 2018, (ISVW Uitgevers)

Rizzuto, Giovanni, Bergen en rivieren. filosofische meditaties naar aanleiding 
van een koan, Rotterdam 2011, (Asoka)

Rizzuto, Giovanni, De reis van Gilgamesj. Over dood en eschatologische 
verbeelding, Brussel 2011, (ASP)

Rizzuto, Giovanni, Mediale levenskunst. Een interculturele polyloog, Brussel 
2014, (ASP)


******


Herzzeit *  

Het is de tijd van het hart. Nu meer dan ooit. De wereld ligt stil. Veel 
bedrijvigheid is stopgezet want het virus bedreigt ons allemaal. Tijd om te 
wachten en om af te wachten. Tijd voor reflectie. Tijd voor rust en bezinning. 
Woestijntijd, woestijnervaring. In de woestijn is water van levensbelang en 
naast het water de moed om te leven en om de weg te zoeken. Moed 
gedragen door hoop dat er ook een weg is. En dat die weg te vinden is, een 



weg ten leven en niet een weg die leidt in de dood. Edmond Jabès, een 
Franse schrijver, filosoof en dichter schrijft: 


Het zwijgen De woestijn De vraag (Uit een interview met Lucette Finas)


“Wij stellen ons de dood voor als een bankschroef, terwijl hij een 
mussenveer is in de wind.”

De dood, zoals wij hem ons voorstellen, is nooit de dood, die ons, van zijn 
kant, erbij betrapt, hoe wij een voorgestelde dood beleven. We spreken met 
gemak, omdat we niet weten. En dit gemak slaat ook op mijn tekst. Deze 
mussenveer kan een kleine sleutel zijn, om mijn boek te openen. (pag. 95)


Zo schrijft Jabès over God, over het leven en over de dood. De woestijn is 
niet alleen een metafoor maar ook een werkelijke ervaring want toen hij nog 
in Egypte woonde is hij daar vaak geweest. De woestijn heeft een eigen 
schrift. De kunst is om die taal te leren lezen. Te leren om haar te verstaan. 
Dat is de taal van het hart. De taal die op kan wellen als een bron in een oase 
als er stilte is. Als niets de bron afdekt. Geen bedrijvigheid, geen drukte, 
geen afleiding. Daarom is deze tijd ook een kans: een nieuwe tijd, van ‘niets’- 
doen waarin het ‘niets’ kan spreken tot het hart. Ingeborch Bachmann en 
Paul Celan, twee dichters hebben een groot deel van hun leven met elkaar 
gecorrespondeerd. Een moeilijke relatie soms met vallen en opstaan. 
‘Herzzeit’ is de titel van het boek waarin hun brieven zijn uitgegeven. Ze 
werden een liefdespaar na de oorlog in mei 1948 in het bezette Wenen. Hij 
een statenloze Jood uit Czernowitz, die beide ouders verloor in een 
concentratiekamp en zelf een Roemeens kamp overleefde. Zij dochter van 
een Oostenrijks lid van de NSDAP. “Lass und die Worte finden” “laat ons 
woorden vinden’ luidt een opschrift in het boek dat commentaar geeft op 
deze brieven en deze ingewikkelde relatie. Beiden hebben hun sporen 
nagelaten in de naoorlogse literatuur. Diepe sporen. Sporen in het zand van 
een woestijn die ook na de oorlog niet voorbij was. Het loont zich, maar dat 
is heel persoonlijk, om die sporen te volgen, om hun gedichten te lezen en 
langzaam tot je te nemen. Nu is daar misschien (meer) tijd voor. 


Edmond Jabès is voor mij al jaren een grote inspiratiebron. Hij gelooft niet in 
God, hij is geen gelovige Jood, maar heel vaak gaat het wel in zijn werk over 
God. Lucette Finas die hem interviewt vraagt hoe dat komt: (ik vertaal) “Het 
woord God komt vaak uit uw pen. Van welke God is het boek bezeten?” Dan 
antwoord Jabès: “‘Bezetenheid’ is het woord. Ik ben bezeten van God als 
een totaliteit. Dat is een perspectief van de geest: de grenzen die men 
probeert te bereiken en die men in waarheid nooit bereikt. Of beter: men 
bereikt ze stukje voor beetje - metonymisch. De totaliteit stelt de vragen en 
iedere keer antwoordt het fragment, dat zich tot een antwoord geroepen 
voelt.”  De woestijn is de geografische en symbolische plek van dit vragen. 
Net als het vragen van het volk van Israël in de woestijn in de bijbelse 



boeken Exodus, Numeri en Deuteronomium. Jabès stelt dat dit woord van 
de totaliteit, zoals hij het begrijpt, misschien alleen maar in de stille 
‘plaatsenloosheid’ (Ortlosigkeit) van de woestijn gehoord kan worden. Het is 
geen woord als een onweer dat de wereld laat beven, maar zo Jabès, een stil 
woord. Zelfs zo stil dat het zwijgen dat er omheen ligt, erover gaat spreken. 
Vaak ging hij zelf dagen de woestijn in, om zichzelf te bevrijden van de 
sprekende persoon die hij was en die in hem sprak, een vorm van 
depersonalisatie. Loskomen van de persoon in jezelf die voortdurend aan het 
woord is (inner voice) en die blokkades opwerpt en die verhindert dat je de 
stilte kunt beluisteren zoals de stilte spreekt. (Vergelijk de oorspronkelijke 
tekst op pag. 92-93) Ik denk dan ook aan Elia die God ontmoet in het stille 
suizen van de stilte. Jabès is daarom voor mij al veel jaren een bron van 
inspiratie: door zijn bezetenheid in zijn omgang met God als een totaliteit die 
steeds tekort schiet en die in dit tekortschieten heil vindt en nieuwe vragen, 
dat wil zeggen, nieuwe wegen in de woestijn van het leven zoekt en vindt. 
Deze werkelijkheid waar de dood aan het einde wacht op ons.


Wij, wandelaars in de woestijn, zoeken elkaar op. Drinken samen thee bij een 
rustplaats, en nu moeten we het even stellen zonder grote bijeenkomsten, 
zonder teveel aanraking, zonder teveel menselijk contact. De mede 
reisgenoot is nu ook een gevaar. Hij kan een gevaar zijn. Maar dat hoeft niet. 
We weten het niet als we niet worden getest en als wij niet weten wat het 
virus met ons zal doen. Maar nu is het tijd om het hart te laten spreken. Niet 
om alleen maar aan zichzelf te denken. Een ruim hart dat in de stilte kan 
luisteren naar wat de stilte zegt. Soms kan die stilte ook leiden tot een tekst, 
een boek, een gedachte uitgedrukt in woorden die als een wegwijzen de weg 
kan wijzen. Daarom tot slot dit mooie citaat uit dit inspirerend spreken en 
schrijven van een auteur waar ik niet genoeg van kan krijgen. Omdat hij 
steeds nieuwe vragen oproept, steeds nieuwe verkenningen van onbekende 
wegen, in de woestijn. De woestijn van het leven. 


(citaat):


Lezing vooraf (uit een gesprek met Marcel Cohen)


De wereld loopt uit op een boek. Alles komt van het boek. In de eerste band 
van het boek van de vragen zeg ik: “de wereld existeert, omdat het boek 
existeert.” Want om te existeren, moet iets benoemd zijn. De benoeming 
gaat ons vooraf. Deze benoeming is ook het allereerste, die ik probeer terug 
te vinden; benoeming, die niets anders is dan de bewustwording van wat is, 
of wat zijn zal. Die dus aan het voorwerp vooraf is gegaan en waaraan zich 
het universum zal onderwerpen. 

De gedachte die mij bezighoudt, is werkelijk die van het laatste boek, dat we 
nooit zullen schrijven en dat we proberen te evenaren in al onze boeken, net 
zoals het universum dat ontstaat elke dag wat meer lijkt op het ongeboren 



universum. Zo zou dit laatste boek het eerste zijn, maar altijd niet ontcijferd. 
Het is ongetwijfeld het vermoeden van dit boek, dat mijn boeken hun 
eenheid geeft, alsof de architectuur en de zin van het boek altijd slechts een 
fysieke en metafysische toenadering hiertoe is. 

Mallarmé heeft ook over de “pronk van het niets” gesproken en op die wijze 
eraan herinnerd, dat het de leegte en het niets zijn, die het wonderbaarlijke 
gebouw verstoppen, waarvan we de voltooiing slechts kunnen vermoeden. 
Dat is een verdere vormgeving van het eigenlijke, het etymon (=de 
grondbetekenis van een woord). Zou God niet alleen dit etymon zijn? Ook 
dat wilde Mallarmé in zekere zin uitdrukken, want hij beweert: “de literatuur, 
en zij alleen, existeert door uitsluiting van al het andere.” Het mysterie van de 
schepping ligt in het woord.

Elke schepper stelt voortdurend vragen bij de wereld. Indien de schrijver ons 
uitnodigt, deze te lezen, schept hij een urgentie – hij dringt op ons aan. In die 
zin is de lezer bevoorrecht: lezen wil in zekere zin zeggen, dat alles 
onbepaald te laten, wat niet deze toenadering met voorrang– deze visie – is. 
Men kan zelfs zover gaan om te zeggen, dat de wereld wacht, als wij lezen. 
Evenzeer weet de gelovige Jood, die een heilige tekst leest, dat God wacht. 
(pag. 52-53)


John Hacking 

27 maart 2020


bron: 


Jabès, E., Die Schrift der Wuste. Gedanken Gesprache Gedichte Berlin 1989 
(Merve Verlag) 

Bachman, Ingeborg  - Herzzeit. Ingeborg Bachman - Paul Celan. Der 
Briefwechsel. Mit den Briefwechseln zwischen Paul Celan und Max Frisch 
sowei zwischen Ingeborg Bachmann und Gisèle Celan-Lestrange, Frankfurt 
am Main 2008 (Suhrkamp)


*******


2023 Overgeleverd 

“Weet men waarom men schrijft? Schrijven is een manier om met zichzelf en 
met anderen in dialoog te treden.” (Marc-Alain Ouaknin p. 61)


Dialoog, dialogos, het woord dat ergens doorheen gaat tot iets anders: dat 
ergens, dat ben je zelf en dat andere is de ander. Een heen en weer, een op 
en neer. Het woord dat over gereikt wordt, opgenomen, aangevangen, 
verondersteld, vermoed, doorgegeven, ontdekt, geproefd, aanvaard. Het 
woord en de woorden, overgeleverd. Wij hebben ze ontvangen – een traditie, 
een geschiedenis van eeuwen. Met die woorden bouwen we onze eigen 



wereld, onze werkelijkheid waarin we ons bewegen, waarin we ons goed of 
niet goed voelen. Gelukkig of ongelukkig. Gezond of ziek. Hoopvol of 
twijfelend, zeker van onze zaak of onzeker. Het woord is de bouwsteen voor 
ons geluk, gebouwd op een samenspraak, op kastelen uit woorden, die we 
voor het gemak maar betekenissen noemen. Woorden vormen het 
fundament en het cement, ze vormen de verbinding en de inhoud. Wat we 
ook bedenken, welke gedachten ons ook te binnen schieten, de beelden 
voor ons geestesoog, we vatten alles (of bijna alles in woorden). En als 
woorden tekort schieten, bij een ervaring die ons overweldigt (in de mystiek, 
bij een trauma) dan kunnen we het toch niet laten om te proberen er 
woorden aan te geven. We willen kost wat kost doorgeven wat ons is 
overkomen – door ons heen naar de ander toe, woorden zoekend, woorden 
vindend.


In een andere zin zijn wij ook overgeleverd: via ons lichaam, dat ook een taal 
spreekt, het lichaam dat ons leven kleurt, vorm geeft, bepaalt. Geworpen 
noemt Martin Heidegger dit: we zijn als het ware in dit leven (ik moet dan 
denken aan een kalf dat geboren wordt, of een lammetje) geworpen. 
Geworpen in en op deze wereld, in deze existentie, door deze val in ons 
rijpend zelfbewustzijn en zelf-verstaan. Hoewel dat laatste natuurlijk niet 
vanzelf gaat en resultaat is van een proces van jaren. Gevallen in onze 
werkelijkheid die wij menselijk noemen, een menselijk bestaan, een 
menselijke conditie. En die werkelijkheid behangen we met taal, onze taal is 
het behang waarmee we onze realiteit zichtbaar, toonbaar, aanvaardbaar, 
toegankelijk maken. Daarbij houden we het graag veilig, overzichtelijk, 
beheersbaar. Maar hierin schuilt net de pijn. Die garantie hebben we niet. Het 
leven levert ons streken waar we vaak niet van thuis hebben. We worden 
ziek, uiteindelijk gaan we dood. Het leven maakt ons duidelijk dat we relatief 
zijn, dat ons lichaam krakkemikkig wordt, hoe zeer we ook ons best doen om 
de conditie op peil te houden. Als we eenmaal weten en durven te 
accepteren dat we dood zullen gaan, is dat gevoel van overgeleverd zijn 
anders dan dat je jezelf hiertegen blijft verzetten. Die strijd ga je echter nooit 
winnen. Hoeveel je ook bidt, hoeveel je ook uren besteed aan het verzoek 
om geholpen te worden, dat je blijft bestaan, dat je behouden blijft. Een God 
die hierop bevestigend zal antwoorden moet nog worden uitgevonden. Marc 
Alain Ouaknin verwijst naar de wortel van het Hebreeuwse woord voor God, 
El, (God is eigenlijk een onjuiste vertaling – te abstract, ontleend aan Theos 
(Grieks) en Deus (Latijn) – zo abstract komt God niet voor in de bijbel). Het is 
dezelfde wortel als in ulai. Hij zegt: 


El heeft zelfde wortel als ulai dat ‘misschien’ betekent. “God is dus een 
‘misschien’; God is een hypothese. Het bestaan van God willen be-wijzen of 
af-wijzen maakt van God een object dat men kan bezitten of verwerpen. Dat 
is onmogelijk; maar deze hypothese in de lucht houden door keer op keer te 
bevestigen dat er ‘misschien ’iemand of iets als God bestaat, is een 



levensbehoefte. Die vraag is namelijk een onuitputtelijke bron van vitaliteit en 
verbeelding en biedt eindeloze perspectieven.” (Marc-Alain Ouaknin p. 87)

God als vraag en niet als zekerheid, God als omschrijving in en uit een 
taalspel, in dialogos, sluimerend doorheen de taal, doorheen ons verlangen, 
samen met al datgene wat we uiten en wat we aan elkaar zichtbaar proberen 
te maken. Voor velen valt dat niet mee, deze vorm van onzekerheid. Deze 
vorm van overgeleverd zijn aan een werkelijkheid die zich aan onze greep 
onttrekt. Wat levert deze God ons dan? Buiten veel onzekerheid en twijfel? Is 
er dan niks om jezelf aan vast te houden, om op te rusten, om je bestaan te 
verzekeren? Zeker als de dood aan je deur klopt en je niet weet wat er dan 
daarna gaat komen. En komt er nog wel iets? Of is het dan voorgoed 
afgelopen en val je terug in het stof. Inclusief het doven van je geest als een 
lamp die uit wordt gedaan. Zolang we leven kunnen we praten, blijven we 
praten, praten met elkaar. En dat gesprek, deze dialoog, is als brood, het 
houdt ons in leven. Ook ten aanzien van de vragen waar we geen 
antwoorden op hebben, de vragen waarop we nooit antwoord zullen krijgen. 
Dat brood is echter levensnoodzakelijk, we leven er niet alleen van, we gaan 
ten onder als we dit brood moeten missen, we verzinken in cynisme en 
zwartgalligheid. Depressieve gevoelens waar geen ontsnappen meer uit is 
volgen dan snel. Brood van de taal, brood van de dialoog is noodzakelijk om 
in dit overgeleverde bestaan de moed erin te houden, ook al zitten we 
midden in de woestijn. Ouaknin schrijft over dit brood, dit manna het 
volgende:


“Wat is dat? (Hebreeuws: ma-na) zo zal voortaan het brood uit de hemel 
heten: manna, wat is dat? De vraag is het antwoord en het antwoord is de 
vraag. Midden in de woestijn regent het dagelijks brood, het regent vragen 
die de mensen in leven houden. Langer dan één dag blijft dit reddende 
manna, dit vraag-en-antwoordspel, niet vers. Het moet meteen worden 
gegeten anders bederft het. De vraag blijft niet lang actueel. Er moeten 
steeds nieuwe vragen worden gesteld. Alleen rond de sabbat blijft het manna 
twee dagen goed, zodat de mensen het niet op hoeven te rapen op de 
zevende dag van de week, dus op de rustdag. Op sabbat zwijgen de vragen. 
Zonder vers manna, zonder voortdurend nieuwe vragen, overleven mensen 
niet. …

Het manna weigeren wordt in de traditie van de Talmoed gezien als de ergste 
fout die een mens kan begaan. Want dat betekent dat de mens weigert 
zichzelf en anderen aan vragen te onderwerpen en de traditie kritisch te 
bekijken.” (Marc-Alain Ouaknin p. 18-19)

“Als de vragen zwijgen, neemt het geweld het woord over”. (Marc-Alain 
Ouaknin p. 21)


De vragen, de antwoorden, de nieuwe vragen markeren ons leven. Ze zijn 
niet alleen richtingwijzer, maar ze dragen ons ook, verder in het leven, verder 
naar het einde van het leven. Ze zijn de bodem waarop we staan, het 



woestijnzand waarop we ons voortbewegen richting horizon. Maar zijn we 
soms niet te gretig, zijn we soms niet te voorbarig, te veel verlangend naar 
duidelijkheid, een juiste weg, een doel voor ogen dat zekerheid, dat houvast 
biedt? Zijn we wel in staat om de leegte in ons bestaan zo te laten, niet op te 
vullen, niet te veronachtzamen? Willen we het leven dat ons is overgeleverd 
via ons lichaam en onze geest niet al te snel dwingen in de mal, de vorm van 
de bevrediging? Happyness op elk moment op elke dag? Wat een illusie als 
je zo in het leven staat. Want al gauw ontdek je dan hoeveel leegte er is om 
je heen, hoe onmogelijk het is, om al deze vormen van leegte op te vullen. 
Uiteindelijk blijft er geen andere weg dan de leegte te accepteren. Martin 
Heidegger schildert in een dialoog tussen een Japanner (J) en een filosoof (F) 
dit dilemma: 


J Uns Japaner befremdet es nicht, wenn ein Gespräch das eigentlich 
Gemeinte im Unbestimmten läßt, es sogar ins Unbestimmbare zurückbirgt.

F Dies gehört, meine ich, zu jedem geglückten Gespräch zwischen 
Denkenden. Es vermag wie von selbst darauf zu achten, daß jenes 
Unbestimmbare nicht nur nicht entgleitet, sondern im Gang des Gespräches 
seine versammelnde Kraft immer strahlender entfaltet.

J An diesem Glückhaften fehlte es wohl unseren Gesprächen mit dem Grafen 
Kuki. Wir Jüngeren forderten ihn zu unmittelbar heraus, unser Wissenwollen 
durch handliche Auskünfte zufrieden zu stellen.

F Das Wissenwollen und die Gier nach Erklärungen bringen uns niemals in 
ein denkendes Fragen. Wissenwollen ist stets schon die versteckte 
Anmaßung eines Selbstbewußtseins, das sich auf eine selbsterfundene 
Vernunft und deren Vernünftigkeit beruft. Wissenwollen will nicht, daß es vor 
dem Denkwürdigen verhoffe. ( Martin Heidegger pag. 100)


Hoe graag we ook zouden willen weten, hoe graag we ook die zekerheid 
najagen, en onze maatschappij laat tegenwoordig bijna niks anders zien, 
staan blijft het feit dat we overgeleverd zijn: onze werkelijkheid is voor een 
deel ons eigen bouwsel en het bouwsel dat we uit de traditie hebben geërfd, 
dat ons is geschonken en waar we voortdurend verder aan knutselen via 
onze taal. De menselijke overlevering is er een van ontstaan en vergaan,  van 
geboren worden en sterven, van ontvangen en van doorgeven. Wat we 
ontvangen leren we dragen, tonen we aan anderen, en ook aan onszelf. 
Schrijven en spreken geldt beiden. Jezelf en de ander zijn in het geding en 
zo ontdek je steeds nieuwe wegen en nieuwe mogelijkheden. Heidegger 
drukt zich in zijn dialoog wat moeilijker uit, maar zegt eigenlijk hetzelfde: iets 
wat jij draagt, wat jij bijdraagt is ook datgene wat jou toevalt, wat je ontdekt, 
wat op je weg komt, wat je meemaakt en waar je mee omgaat. Jouw taal, 
jouw gebaren, jouw spreken, wat ook een vorm van gebaren is, is een geheel 
in dialoog, gaat door jou heen en komt ook bij de ander. Ook jij valt niet 
samen met jezelf, ook jij bent of kunt een vreemde, en een dialoogpartner 
zijn voor jezelf. Uiteindelijk sta je altijd weer voor de leegte, het niet 



opvulbare in je bestaan. De vragen reiken daaraan, de vragen duiden in die 
richting, de echte vragen maken die leegte telkens opnieuw zichtbaar. 
Heidegger laat zijn Japanse gast opmerken dat die leegte, dat Niets – de 
hoogste vorm, de beste naam is voor het “Zijn”. De existentie van de mens is 
door dit “Zijn” getekend, hij is er aan overgeleverd en dit “Zijn” is de baas. 
Totdat de dood dit “Zijn” beëindigt – maar zelfs de dood is deel van dit 
“Zijn”. Heidegger zegt het op zijn onnavolgbare wijze zo:


F Gebärde ist Versammlung eines Tragens.

J Sie sagen wohl absichtlich nicht: unseres Tragens, unseres Betragens.

F Weil das eigentlich Tragende uns sich erst zu-trägt.

J Wir jedoch ihm nur unseren Anteil entgegentragen.

F Wobei jenes, was sich uns zuträgt, unser Entgegentragen schon in den 
Zutrag eingetragen hat.

J Gebärde nennen Sie demnach: die in sich ursprünglich einige 
Versammlung von Entgegentragen und Zutrag.

F Die Gefahr dieser Formel bleibt allerdings, daß man die Versammlung als 
einen nachträglichen Zusammenschluß vorstellt …

J statt zu erfahren, daß alles Tragen, Zutrag und Entgegentragen, erst und 
nur der Versammlung entquillt. 

F Wenn es uns glückte, die Gebärde in diesem Sinne zu denken, wo würden 
wir dann das Eigentliche der Gebärde suchen, die Sie mir zeigten?

J In einem selbst unsichtbaren Schauen, das sich so gesammelt der Leere 
entgegenträgt, daß in ihr und durch sie das Gebirge erscheint.

F Die Leere ist dann dasselbe wie das Nichts, jenes Wesende nämlich, das 
wir als das Andere zu allem An- und Abwesenden zu denken versuchen.

J Gewiß. Deshalb haben wir in Japan den Vortrag «Was ist Metaphysik?>> 
sogleich verstanden, als er im Jahre 1930 durch die Übersetzung zu uns 
gelangte, die ein japanischer  Student, der damals bei Ihnen hörte, gewagt 
hat. – Wir wundern uns heute noch, wie die Europäer darauf verfallen 
konnten, das im genannten Vortrag erörterte Nichts nihilistisch zu deuten. 
Für uns ist die Leere der höchste Name für

das, was Sie mit dem Wort «Sein» sagen möchten ... 

(Martin Heidegger pag. 108-109)


Met die invulling van ons geworpen zijn in dit bestaan, de leegte waarin we 
pas kunnen existeren, het Niets dat ons omgeeft, kan ik goed leven. Ik heb 
de zekerheid van een existentie niet nodig die weet waar het op uit loopt en 
die vaste doelen heeft om te bereiken. Ik weet het niet en ik hoef het niet te 
weten. In mijn overgeleverd zijn hoef ik mij niet machteloos te voelen. Het 
komt wat er komt. De grens aan dit leven, mijn leven, wordt altijd één keer 
bereikt. Daarover geen twijfel. Nu heb ik nog de overleverde woorden om te 
spreken, om de dialoog aan te gaan met mezelf en de ander, de lezer en de 
beschouwer. Ik ben toeschouwer, beschouwer, aanschouwer van mijn eigen 



woorden, mijn eigen bouwsels, mijn eigen betekenissen, in dialogos. Voor mij 
is dat voldoende, vol al doende. 


John Hacking

15 mei 2023


Bron: 

Berkvens-Stevelinck, Christiane, Marc-Alain Ouaknin. De joodse gids van 
deze tijd, Vught 2015 (Skandalon) 

Martin Heidegger. Unterwegs zur Sprache, Pfullingen 1959 (Verlag Günther 
Neske)


****



