
Teksten rond filosofie 2022-2024 

2022 (1) Wetenschap van het kruis – het kruis als NACHT  

Wat is de nacht? Wat is nacht? Wat is de nacht waarin je ook geestelijk 
terecht kunt komen, zonder direct uitzicht op een morgen, op een ontwaken? 
Een geestelijke, diepe en donkere nacht, waarin géén licht straalt en die alle 
grond onder je voeten kan doen verdwijnen? Een nacht ook waarin God 
totaal afwezig lijkt. Er is géén houvast, de nacht dreigt je te verslinden. Er 
blijft niet veel meer van je over. 


De religieuze en filosofe Edith Stein (zuster Teresa Benedicta van het Kruis) is 
gegrepen door een gedicht van Joannes van het Kruis dat deze nacht ter 
sprake brengt. Zij reflecteert in haar studie Wetenschap van het kruis, op dit 
gedicht dat de titel draagt: Donkere nacht of Het lied van de donkere nacht. 
Zij vraagt zich eerst af of er een verschil is tussen het begrip nacht en het 
begrip kruis. Het kruis is een ding, door mensen gemaakt. Het is geen 
natuurlijk ding, maar een martelinstrument om het slachtoffer dat er aan 
gekruisigd wordt, op een gruwelijke wijze te doden. Het kruis kan ook voor 
de nacht staan van een gevoelde ervaring van de verlatenheid door God. 
Maar in het gedicht van Johannes van het Kruis is de nacht veel meer dan 
dat, omdat de nacht een natuurlijk gegeven is met meerdere betekenislagen. 
Edith Stein schrijft over het meervoudige gezicht van de nacht het volgende: 

Zoals het licht de dingen met hun zichtbare eigenschappen laat verschijnen, 
zo verslindt de nacht ze en dreigt hij ook ons te verslinden. Wat in hem 
verzinkt, is niet eenvoudig niets: het blijft bestaan, maar onbepaald, 
onzichtbaar en vormloos als de nacht zelf, of schimmig en spookachtig en 
daarom dreigend. Daarbij wordt ons eigen zijn niet alleen van buiten 
bedreigd, door gevaren die in de nacht verborgen zijn, maar door de nacht 
zelf innerlijk getroffen. Hij ontneemt ons het gebruik van de zinnen, remt onze 
bewegingen, verlamt onze krachten, verbant ons in eenzaamheid, maakt ons 
zelf schimmig en spookachtig. Hij is een voorsmaak van de dood. En dit 
alles heeft niet alleen een vitale, maar ook een psychisch-geestelijke 
betekenis. De kosmische nacht werkt op ons in net zoals hetgeen in 
overdrachtelijke zin nacht wordt genoemd. Of omgekeerd: wat in ons 
gelijksoortige uitwerkingen heeft als de kosmische nacht, dat wordt' in 
overdrachtelijke zin nacht genoemd.


Voordat wij dit "wat" proberen te begrijpen, moeten wij echter goed beseffen, 
dat reeds de kosmische nacht een dubbel gezicht heeft. Tegenover de  
donkere en akelige nacht staat de door de maan beschenen tovernacht, met 
mild, zacht licht doorstroomd. Hij verslindt de dingen niet, maar laat hun 
nachtelijk aanschijn oplichten. Al het harde, scherpe en schelle is hier 
gedempt en verzacht;  er openbaren zich wezenstrekken, die bij klaar 
daglicht nooit tevoorschijn komen. Ook laten er zich stemmen horen door 



het  lawaai van de dag overstemd worden. En niet alleen de heldere nacht, 
ook de donkere nacht heeft zijn eigen waarden. Hij maakt een einde aan de 
haast en het lawaai van de dag, hij brengt rust en vrede.


Dit alles heeft ook zijn psychisch-geestelijke uitwerking. Er bestaat een 
nachtelijke, milde helderheid van geest, waarin de geest, vrij van het zware 
werk der dagelijkse bezigheden, ontspannen en geconcentreerd tegelijk naar 
binnen wordt getrokken in de diepe samenhang van zijn eigen wezen en 
leven, de wereld en de bovenzinnelijke wereld.' En er bestaat een diepe, 
dankbare rust in de vrede van de nacht.

Aan dit alles moet men denken, wanneer men de nachtsymboliek van Sint-
Jan van het Kruis wil verstaan. Uit de getuigenissen over zijn leven en uit zijn 
gedichten weten wij, dat hij uitermate ontvankelijk was voor de kosmische 
nacht met al zijn schakeringen; Hij heeft hele nachten doorgebracht aan het 
raam, de blik gericht op het wijde landschap, of in de open lucht. En hij vindt 
voor de nacht woorden, die door geen andere zanger van de nacht 
overtroffen worden. De ziel vergelijkt de Beminde: 


la noche sosegada

en par de los levantes de la aurora,

la música callada,

la soledad sonora,

la cena que recrea y enamora.


De stille nacht bij 't neigen

Der schemering naar 't eerste dagbeginnen,

Muziek van zingend zwijgen,

Eenzaamheids hoorbaar zinnen,

Het avondmaal dat opwekt en doet minnen.


Edith Stein probeert helder te krijgen hoe Johannes van het Kruis het beeld 
en de ervaring van de nacht inzet om zijn eigen werkelijkheid van de nacht te 
beschrijven. Zij wijst daarbij op het verschil tussen de kosmische nacht, de 
nacht die wij allen kennen, als we meemaken dat de dag ten einde loopt, en 
de mystieke nacht. Dat is de nacht die zijn oorsprong in de ziel heeft en 
daarover schrijft zij:


De mystieke nacht is niet kosmisch op te vatten. Hij dringt niet van buiten in 
ons binnen, maar heeft zijn oorsprong in het innerlijk van de ziel en maakt 
zich ook slechts van deze ene ziel meester, waarin hij ontstaat. De 
uitwerkingen echter, die hij in het innerlijk heeft, zijn vergelijkbaar met die van 
de kosmische nacht: hij veronderstelt een wegzinken van de uiterlijke wereld, 
al ligt deze ook buiten in het heldere daglicht uitgespreid. Hij brengt de ziel in 
eenzaamheid, verlatenheid en leegte; hij onderbreekt de activiteit van haar 
vermogens en maakt haar bang door dreigende verschrikkingen, die hij in 



zich draagt. Maar ook hier is er een nachtelijk licht, dat diep in het innerlijk 
een nieuwe wereld ontsluit en de wereld buiten als het ware van binnenuit 
verlicht, zodat zij ons als een volledig veranderde wereld wordt 
teruggeschonken.

Na deze beschouwing kan Edith Stein onderscheiden tussen kruis en nacht 
en kan zij concluderen: 


Wij zijn nu in staat om het onderscheid in het symboolkarakter van kruis en 
nacht kort samen te vatten. Het kruis is het karakteristiek merkteken van 
alles wat met het kruis van Christus in oorzakelijk of historisch verband staat. 
Nacht is de noodzakelijke kosmische uitdrukking voor de mystieke visie van 
Sint-Jan van het Kruis op de wereld. Het overheersen van het nacht-symbool 
betekent, dat in de geschriften van de heilige kerkleraar niet de theoloog, 
maar de dichter en mysticus het woord voert, al heeft de theoloog ook 
nauwgezet gewaakt over gedachte en uitdrukking. 


In en met het begrip nacht geeft Johannes van het Kruis zijn ervaringen weer 
die hij als volgeling van Jezus ondergaat en die voor hem een vertaling zijn 
van de boodschap van het kruis. Dat zegt Edith Stein in haar analyse aan het 
begin van haar bespreking van het gedicht Het lied van de donkere nacht. 
Het gedicht luidt in het Spaans en in de vertaling van Edith Stein: 

NOCHE OSCURA


I

En una noche oscura,

con ansias, en amores inflamada,

¡oh dichosa ventura!,

salí sin ser notada,

estando ya mi casa sosegada.


II

A oscuras y segura,

par la secreta escala, disfrazada,

¡oh dichosa ventura! ,

a oscuras y en celada,

estando ya mi casa sosegada.


III

En la noche dichosa,

en secreto, que nadie me veía,

ni yo miraba cosa,

sin otra luz y guía

sino la que en el corazón ardía.


IV




Aquésta me guiaba

más cierto que la luz del mediodía,

adonde me esperaba

quien yo bien me sabía,

en parte donde nadie parecía.


V

¡Oh noche que guiaste!

¡Oh noche amable más que el alborada!

¡Oh noche que juntaste

Amado con amada,

amada en el Amado transformada!


VI

En mi pecho florido,

que entero para el solo se guardaba,

alii quedó dormido,

y yo le regalaba,

y el ventalle de cedros aire daba.


VII

El aire de la almena,

cuando yo sus cabellos esparcía,

con su mano serena

en mi cuello heria,

y todos mis sentidos suspendía.


VIII

Quédeme y olvídeme,

el rostro recliné sobre el Amado,

ceso todo, y dejéme,

dejando mi cuidado

entre las azucenas olvidado.


DONKERE NACHT


I

In een nacht, aardedonker,

in brand geraakt en radeloos van liefde,

en hoe had ik geluk! -

ging ik eruit en niemand

die 't merkte - want mijn huis lag reeds te slapen.


II

In 't donker, geheel veilig




langs de geheime trap en in vermomming,

en hoe had ik geluk! -

in 't donker, ongezien ook,

want alles in mijn huis lag reeds te slapen.


III

In de nacht die de kans geeft,

in het geheim, zodat geen mens mij zien kon

en ook ikzelf niets waarnam :

ik had geen ander leidslicht

dan wat er in mijn eigen binnenst brandde.


IV

Dat was het dat mij leidde

zekerder dan het zonlicht op de middag -

daarheen waar op mij wachtte,

van Wie ik zeker zijn kon

en op een plaats waar niemand ooit zou komen.


V

O nacht die mij geleid hebt!

O nacht, mij liever dan het morgengloren!

O nacht die hebt verenigd

Beminde met beminde,

beminde, opgegaan in de Beminde!


VI

Aan mijn borst, wei vol bloemen,

Hem alleen, onbetreden voorbehouden,

daar is Hij ingeslapen

en heb ik Hem geliefkoosd

en gaf de waaier van de ceders koelte.


VII

De koelte van de tinnen

kwam, onderwijl ik door zijn haren heenstreek,

met haar hand, licht en rustig,

mij aan de hals verwonden

en stelde al mijn zinnen buiten werking.


VIII

Mijzelf liet ik, vergat ik;

ik drukte het gelaat aan mijn Beminde;

het al stond stil, ik liet mij gaan,

liet al mijn zorgen liggen :




tussen de witte leliën vergeten.


Het gedicht van Johannes van het Kruis is geïnspireerd en beïnvloed door de 
lezing van een aantal verzen uit de tekst van het Hooglied, waar de bruid het 
huis verlaat om op zoek te gaan naar haar beminde. De tekst uit Hooglied 
3,1-2 luidt: 


’s Nachts in mijn slaap zoek ik mijn lief.

Ik zoek hem, maar ik vind hem niet.

Laat ik opstaan, rondgaan in de stad,

laat ik in de straten, op de pleinen,

zoeken naar mijn allerliefste.

Ik zoek hem, maar ik vind hem niet.


Deze tekst uit het Hooglied levert voor de bruid geen resultaat op. Zij vindt 
haar geliefde niet. Johannes van het Kruis geeft een heel andere draai aan dit 
smachten en de route die wordt afgelegd. De beminde wordt gevonden, de 
vervulling is nabij. De nacht is voorwaarde voor het succes van de 
onderneming. In de nacht blijft de tocht van de smachtende beminde 
verborgen. De nacht maakt de ondernomen poging om de Beminde te 
vinden pas mogelijk. En in die donkere nacht is het enige licht dat de weg 
wijst een innerlijk licht. Een licht, een verlangen, dat meer zekerheid geeft, 
dan het licht van de zon. Edith Stein schrijft over deze weg, deze route naar 
de beminde door de nacht: 


De bevrijding wordt een nacht genoemd, waar de ziel doorheen moet gaan. 
Zij is dat in drievoudige zin: met het oog op het uitgangspunt, de weg en het 
doel. Uitgangspunt is het verlangen naar de dingen van deze wereld, dat zij 
zich nu moet ontzeggen. Dit ontzeggen plaatst haar in het duister, als in het 
niets. Daarom wordt het nacht genoemd. De wereld die wij met onze zinnen 
waarnemen, is immers van nature de vaste grond die ons draagt, het huis 
waarin wij ons thuis voelen, dat ons voedt en van al het nodige voorziet, de 
bron van onze vreugden en genietingen. Wordt zij ons ontnomen of worden 
wij genoodzaakt ons uit haar terug te trekken, dan is het werkelijk alsof ons 
de grond onder de voeten is weggehaald en het nacht wordt om ons heen; 
alsof wijzelf moeten wegzinken en vergaan. Maar zo is het niet. In 
werkelijkheid worden wij op een veilige weg geplaatst, wel op een donkere 
weg, in nacht gehuld: de weg van het geloof. 


Het is een weg, want hij leidt naar het doel, de vereniging. Maar het is een 
nachtelijke weg, want in vergelijking met het heldere inzicht van het natuurlijk 
verstand is het geloof een duister kennen: het leert ons iets kennen, maar wij 
krijgen het niet te zien. Daarom moet gezegd worden, dat ook het doel, dat 
wij langs de weg van het geloof bereiken, nacht is: God blijft voor ons op 
aarde ook in de zalige vereniging verborgen. Ons geestesoog is niet geschikt 



voor zijn helder licht en kijkt als het ware in een nachtelijk duister. Zoals 
echter de kosmische nacht, zolang hij duurt, niet altijd even duister is, heeft 
ook de mystieke nacht zijn bepaalde tijden en daaraan beantwoordende 
graden. Het wegzinken van de zintuiglijke wereld is als het invallen van de 
nacht, waarbij nog een schemerlicht overblijft van de helderheid van de dag. 
Het geloof daarentegen is het middernachtelijk duister, omdat hier niet alleen 
de activiteit van de zinnen uitgeschakeld is, maar ook de natuurlijke kennis 
van het verstand. Wanneer de ziel echter God vindt, breekt in haar nacht om 
zo te zeggen al de ochtendschemering van de nieuwe dag der eeuwigheid 
aan. 


In het lied, het gedicht van Johannes van het Kruis vindt de beminde haar/
zijn Beminde en vindt er een vereniging plaats. Gevonden wordt de 
Beminde, en de beeldspraak verwijst weer naar de woorden over de tuin in 
het Hooglied. De beminde is ‘niet meer bij de les’, zwelgend in het genot van 
de ontmoeting. Edith Stein stelt echter nuchter vast: “God blijft voor ons op 
aarde ook in de zalige vereniging verborgen. Ons geestesoog is niet geschikt 
voor zijn helder licht en kijkt als het ware in een nachtelijk duister.”

In feite is echter elk woord dat wij wijden aan een beschrijving van God een 
menselijk woord. Dat wil zeggen, een tekortschieten, een falen in de 
beschrijving, een aanduiden slechts, een verwijzen, een vermoeden onder 
woorden gebracht. Onze woorden vallen niet samen met de werkelijkheid 
van God. Het gedicht van Johannes lijkt een vervoering te beschrijven, maar 
of het ook een samenvallen is van een mens met God, zou ik niet zomaar 
durven stellen. 


De exegese van het Hooglied kent veel verklaringen. God als bruidegom, 
God als gazelle in hoofdstuk 2,9: “Als een gazelle is mijn lief, als het jong van 
een hert. Kijk! Hij staat al bij de muur. Hij blikt door het venster, tuurt door de 
spijlen.” God die door het raam van de tempel naar binnen kijkt. Hij kijkt naar 
ons mensen. Hoe wij bezig zijn, bidden, leven. Een God die vluchtig is als het 
jong van een hert, en het slotvers in hoofdstuk 8, 14 luidt: “Ga nu vlug, mijn 
lief! Spring als een gazelle, als het jong van een hert over de bergen vol 
balsemkruid.”

Prachtig is deze beeldspraak, maar het is geen “realitas” (Latijn voor 
werkelijkheid), geen realiteit. De tekst moet je niet letterlijk, niet al te letterlijk 
nemen. Het is de kracht van de poëzie die hier de weg baant en die ook in 
de woorden van Johannes van het Kruis, het verlangen stem geeft en de 
vervoering beschrijft. Edith Stein noemt deze weg de gang van het geloof. 
Een vorm van duister kennen. Misschien ook wel intuïtief weten en volgen 
van de richtingaanwijzers die de bijbel ons mee geeft. Als kritisch lezer 
ontleedt Edith Stein stukje voor stukje het corpus van Johannes van het 
Kruis, maar ook zij moet het soms doen met suggesties, vermoedens, 
hypothesen omdat de teksten door veel handen zijn gegaan en niet 
rechtstreeks zijn overgeleverd als testament van Johannes van het Kruis. 




De analyse die Johannes van het Kruis zelf geeft is onvolledig gebleven. 
Maar desalniettemin is er zoveel bewaard gebleven dat wij, als lezers van 
eeuwen later, toch nog kunnen genieten van de rijkdom van zijn woorden en 
zijn beelden. Valkuil in het lezen van het werk van Johannes van het Kruis en 
ook in de teksten van Edith Stein is, dat er theologie van wordt gemaakt. Het 
is poëzie met een theologische ondertoon, poëzie waarin op een creatieve 
en nieuwe wijze iets over de ervaring van God en de ervaring van een 
verlatenheid door God wordt gezegd. Als gelovige kun je aan dit proces 
deelnemen, er kennis van nemen, en je eigen woorden proberen te vinden, 
woorden die actueel zijn en die aan je eigen leven raken. Actualisering wil 
niks anders zeggen dan oude woorden in je leven binnen laten komen. Je 
zult zien, als dat werkelijk gebeurt, gaan deze woorden ook in jou leven, want 
het zijn levende woorden, woorden geënt op de liefde, woorden van leven. 


John Hacking 

29 april 2022


Bron: Stein, E., Wetenschap van het kruis. Studie over Johannes van het 
kruis, Gent 1987 (Carmelitana)


******


2022 Wetenschap van het kruis (2) - donkere nacht 

Edith Stein geeft in De wetenschap van het kruis een commentaar op het 
gedicht ‘Donkere nacht’ van Johannes van het Kruis. Nacht en kruis zijn in 
zekere zin metaforen. De nacht heeft veel betekenissen. Van de geestelijke 
nacht tot de letterlijke nacht ligt een hele range aan betekenissen. Johannes 
van het Kruis spreekt over een ‘donkere nacht’. Een ‘Noche oscura’. Een 
nacht niet verlicht door welk licht van buiten dan ook. Aardedonker. Edith 
Stein noemt het actief binnengaan in deze nacht een vorm van navolging van 
het kruis. Ook hier is het kruis niet letterlijk te nemen alsof je dan ook 
gekruisigd gaat worden. Maar het gaat om de navolging van Jezus via het 
kruis dat in het leven van alledag ‘opgepakt kan worden’, in de trant van 
‘neem je kruis op en volg mij’ (als aansporing van Jezus). Johannes van het 
Kruis neemt deze aansporing zo op dat hij een keuze maakt om ‘de wereld 
van het verlangen naar de dingen’ achter zich te laten. In de wereld is het de 
wereld die aantrekt, die het verlangen oproept, voedt en bevredigd. Maar het 
is telkens een verlangen dat volgens Johannes van het Kruis afleidt van de 
ontmoeting met God, met het goddelijke, het sacrale dat ook in deze wereld 
aanwezig is. Ook het begrip ‘wereld’ is een metafoor – want wat is hier de 
wereld, waarvoor staat ze? Edith Stein spreekt in navolging van Johannes 
van het Kruis over de ‘donkere nacht van de zinnen’. Ik citeer haar woorden 



uitgebreid omdat je zo als lezer een goede indruk krijgt van haar stijl en haar 
betoog. Ze schrijft:


Waar het hier eigenlijk op aankomt, is het laten afsterven van de vreugde in 
het verlangen naar alle dingen. Het kan er immers niet om gaan, niet meer 
met de zinnen waar te nemen. Zij zijn de vensters waardoor het licht van het 
kennen binnenvalt in de duistere kerker van ons aan het lichaam gebonden 
leven, en die kunnen wij niet missen, zolang wij leven. Maar wij moeten leren 
zien en horen, enz., alsof wij niet zagen of hoorden. De grondhouding 
tegenover de zintuiglijk waarneembare wereld moet anders worden. Deze 
grondhouding is bij de natuurlijke mens gewoonlijk helemaal geen zuivere 
ken-houding; hij staat veeleer in de wereld als iemand die begeert en als 
man van de daad. Hij is duizendvoudig met haar verbonden, omdat zij hem 
biedt wat zijn verlangen stilt, hem aanzet tot daden en zelf de stof voor zijn 
daden is. In het algemeen laat hij zich in zijn doen en bezig zijn leiden door 
neigingen en begeerten, bij voedsel en kleding, arbeid en rust, spel en 
ontspanning en in de omgang met anderen. Hij voelt zich gelukkig en 
tevreden als hij op geen buitengewone hindernissen stuit. Geen 
buitengewone - want dat het niet mogelijk is zich ongeremd uit te leven in 
deze wereld, daarmee is hij normaal gesproken vanaf zijn jeugd zo 
vertrouwd, dat het zijn tweede natuur geworden is. Hij weet door opvoeding 
en ervaring, dat een ongeremde bevrediging van driften verderfelijk is voor 
de eigen natuur, en hij wordt al door het gezond verstand tot een zekere 
vrijwillige beperking en regeling geleid.


Dat heeft ook gevolgen voor de relatie met anderen die de afhankelijkheid 
van de wereld en haar verlangens nauwelijks beïnvloed, Edith Stein zegt: 

In dezelfde richting werkt ook het rekening houden met anderen, dat zich in 
de natuurlijke samenleving als onafwijsbare eis opdringt, het natuurlijk recht 
en de natuurlijke zedenwet. Door dat alles wordt echter het natuurlijk recht 
van de driften niet aangetast, het wordt alleen maar met andere rechten in 
overeenstemming gebracht. Met het begin van de donkere nacht 
daarentegen begint iets heel nieuws: heel het behaaglijke thuis-zijn in de 
wereld, het vervuld zijn van de genoegens die zij biedt, het verlangen naar 
deze genoegens en het vanzelfsprekende ja zeggen op dit  verlangen - alles 
wat voor de natuurlijke mens het heldere dagelijkse leven betekent -, dat is in 
Gods ogen duisternis en onverenigbaar met het goddelijk licht. Het moet met 
wortel en al eruit, wanneer voor God plaats gemaakt moet worden in de ziel. 
Aan deze eis voldoen, betekent over de hele lijn de strijd opnemen met de 
eigen natuur, zijn kruis op zich nemen en zich uitleveren om gekruisigd te 
worden. Sint-Jan haalt in dit verband het woord van de Heer aan : "Wie niet 
afstand doet van al wat hij (met zijn verlangen) bezit, kan mijn leerling niet 
zijn." (Lk. 14,33) Dat de heerschappij van het verlangen in de ziel werkelijk 
duisternis is, wordt uitvoerig aangetoond: de begeerten vermoeien en 
kwellen de ziel, zij verduisteren, bezoedelen en verzwakken haar; en zij 



beroven haar van de geest van God, van wie zij zich afwendt door haar 
overgave aan de dierlijke geest. De strijd daartegen opnemen of zijn kruis op 
zich nemen, dat betekent actief de donkere nacht binnengaan.


Wat is de nacht hier, vanuit welke zintuigen wordt de nacht hier beleefd? 
Aardedonker. De ogen zijn in het spel. De ruimte wordt verkleind tot het 
eigen lichaam. Maar is er ook sprake van een luisteren, een horen naar…Alle 
nadruk ligt op het gevoel en het voelen: gevoeld geluk, gevoelde bevrediging 
van het verlangen, een bevrediging die nooit volledig is en die altijd weer 
verlangen oproept zoals zelfvoltooiing die nooit vervuld kan worden. De weg 
van het verlangen is in de ogen van Johannes van het Kruis een 
doodlopende weg als deze via de begeerte gaat en de wens om de 
begeerten uit en van de wereld te vervullen. Het verlangen schept duisternis 
in de ziel en dan kan het licht van God of beter zijn geest er niet in 
doordringen. Het dier overheerst en niet de mens, zo Edith Stein in navolging 
van Johannes van het Kruis. Vandaar die radicaliteit om de nacht binnen te 
gaan die anders is, een nacht zonder wereldlijk verlangen omdat dit 
verlangen wordt onderdrukt, het moet worden uitgedoofd. Wereld en ziel 
staan hier tegenover elkaar: de ziel bedreigd door de wereld, de wereld die 
aan de ziel trekt. De ziel die zich moet afschermen tegen de wereld, de ziel 
die alle wereldse begeerte moet zien uit te doven. Het is hier een spel van 
metaforen. Metaforen omdat er geen andere taal is om dit ervaren uit te 
drukken. Navolging, volgen via het kruis, hoe zou dat anders dan in 
metaforen moeten als er geen letterlijke lichamelijke kruisiging gaat volgen? 
Of zou Johannes van het kruis deze nacht van de zinnen een vorm van 
lichamelijke kruisiging ervaren? Edith Stein verwijst naar Johannes van het 
Kruis die een aantal wenken heeft om deze dierlijke ziel te bestrijden, ze 
schrijft: 


"Ten eerste: koester doorlopend het verlangen in alles Christus na te volgen 
door uw leven aan het zijne gelijkvormig te maken. Ge moet zijn leven 
overwegen om het te kunnen navolgen en u in alle omstandigheden te 
gedragen zoals Hij zich gedragen zou hebben. Ten tweede: om dit goed te 
doen moet ge afstand doen van elk genot dat zich aan de zinnen voordoet, 
als iets dat niet uitsluitend tot eer en glorie van God strekt. Ge moet u vrij 
houden van alle genot, uit liefde tot Jezus Christus, die in dit leven geen 
ander genot smaakte en ook naar geen ander genot verlangde dan de wil te 
doen van zijn Vader. Dit noemde Hij zijn spijs en zijn voedsel...Laat ik een 
voorbeeld geven. Als zich een genot aan u opdringt bij het horen van dingen 
die niet bijdragen tot de dienst en de eer van God, dan moet gij er geen 
plezier in willen hebben en het niet willen horen...Doe zo eveneens bij alle 
zintuiglijke waarnemingen in zover ge u er gevoeglijk aan kunt onttrekken; 
gaat dit niet, dan is het voldoende dat gij er geen genot in wilt scheppen, ook 
al doen deze dingen zich aan u voor. Zo moet gij er voor zorgen uw zintuigen 
spoedig te versterven en vrij te maken van dat genot, zodat zij als het ware in 



het donker zijn. Wanneer gij hiervoor zorgt, zult gij in korte tijd veel 
vorderingen maken.


Er zijn vier hartstochten van de natuur: vreugde, hoop, vrees en smart. Als zij 
samenwerken en in vrede zijn, spruit er dit en nog veel meer goed uit voort. 
Om ze nu te versterven en tot vrede te brengen is het volgende een afdoend 
middel; het is van groot nut en de bron van verheven deugden. Zorg er altijd 
voor over te hellen: niet tot het gemakkelijkste, maar tot het moeilijkste; niet 
tot wat het meest aan uw smaak beantwoordt, maar tot wat de smaak het 
minste streelt; niet tot het plezierigste, maar veeleer tot datgene wat geen 
plezier geeft; niet tot wat rust geeft, maar tot wat inspanning vergt; niet tot 
wat troost geeft, maar veeleer tot wat geen troost verschaft; niet tot het 
meeste, maar tot het minste; niet tot het verhevenste en kostbaarste, maar 
tot het laagste en meest verachte; niet tot wat een verlangen naar iets is, 
maar tot wat een verlangen naar niets is; ga niet het beste van de tijdelijke 
dingen zoeken, maar het slechtste; aanvaard met betrekking tot alles wat er 
in de wereld is naaktheid, leegte en armoede omwille van Christus. Deze 
inspanningen moet ge u van harte getroosten en gij dient er voor te zorgen 
dat uw wil er zich aan onderwerpt... Als hetgeen gezegd werd goed in 
praktijk wordt gebracht, is het ruim voldoende om de nacht der zinnen 
binnen te gaan.”


Edith Stein heeft natuurlijk heel goed in de gaten dat hier sprake is van een 
harde strijd. Maar ook de strijd is een metafoor, want er is geen letterlijk 
slachtveld waar men de tegenstander tegemoet kan treden. Het betreft enkel 
en alleen het ‘terrein’, de ‘oefengrond’ van de ziel. Johannes van het Kruis 
die gevangen zat en die zijn levensruimte beperkt zag tot een kleine smerige 
cel, zal wel degelijk iets van een slachtveld hebben ervaren in zijn ziel. Maar 
in zijn ziel is nog heel wat anders dan in de wereld. Voor Johannes van het 
Kruis was de wereld niet helemaal afwezig. In de eigen begeertes en 
verlangens toont ze telkens weer haar gezicht. Edith Stein schrijft dan ook 
dat het van kruisdragen alleen niemand sterft. Om helemaal door de nacht 
heen te gaan moet de mens volgens haar en Johannes van het Kruis dood 
zijn voor de zonde. Opnieuw een metafoor: dood zijn. Gestorven zijn voor de 
zonde, de zonde heeft geen aantrekkingskracht, geen greep meer op de ziel. 
Dan pas kan de ziel worden uitgeleverd aan het kruis om gekruisigd te 
worden, een activiteit die alleen door God kan worden voltooid. Zo schrijft 
Edith Stein: 


…om helemaal door de nacht heen te gaan, moet de mens dood zijn voor de 
zonde. Hij kan zichzelf uitleveren om gekruisigd te worden, maar hij kan 
zichzelf niet kruisigen. Daarom moet datgene wat de actieve nacht is 
begonnen door de passieve nacht voltooid worden, d. w. z. door God zelf. 
"Want hoeveel moeite de ziel zich ook geeft, zij kan zich toch niet op actieve 
wijze zo reinigen, dat zij - al was het maar minimaal - geschikt wordt voor de 



goddelijke vereniging in volmaaktheid van liefde; tenminste niet als God haar 
niet bij de hand neemt en haar loutert in dit vuur dat haar donker lijkt."

Edith Steijn spreek daarom over een passieve nacht als een gekruisigd 
worden. God geeft het zijn beminden in hun slaap, luidt een gezegde uit de 
Schrift. God zaait in de ziel zijn zaadjes, maar de beginneling heeft nog geen 
idee waartoe deze goddelijke plant kan uitgroeien. Stein hierover: 

Eerder al werd vermeld dat het actief binnengaan in de donkere nacht voor 
de ziel slechts mogelijk is, omdat Gods genade haar vóór is, haar trekt en 
haar de hele weg ondersteunt. Maar deze voorkomende en helpende genade 
heeft bij de beginnelingen nog niet het karakter van de donkere nacht. Zij 
worden door God eerder behandeld als kleine kinderen door een tedere 
moeder, die hen op de arm draagt en met zoete melk voedt: bij alle 
geestelijke oefeningen - gebed meditatie en verstervingen - valt hun rijkelijk 
vreugde en troost ten deel. Deze vreugde motiveert hen om zich op de 
geestelijke oefeningen toe te leggen. Zij merken niet welke onvolmaaktheid 
daarin schuilt en hoeveel fouten zij maken bij hun beoefening van de 
deugden. Sint-Jan toont met levendige voorbeelden, dat bij de 
beginnelingen alle zeven hoofdzonden, op geestelijk gebied toegepast, 
voorkomen: geestelijke hoogmoed, die zich laat voorstaan op haar genaden, 
die neerkijkt op anderen en liever beleert dan leert; geestelijke hebzucht, die 
niet genoeg kan krijgen van boeken, kruisbeelden, rozenkransen, enz.

Om van al deze gebreken bevrijd te worden, moeten wij de melk der 
vertroostingen ontwend en met stevige kost gevoed worden. "Zij hebben al 
enige tijd de weg van de deugd in praktijk gebracht door te volharden in de 
meditatie en het gebed. Door het genoegen en de smaak die zij daarin 
vonden, hebben zij zich onthecht aan de dingen van de wereld en enige 
geestelijke kracht in God verworven. Daardoor hebben zij de verlangens naar 
de schepselen enigszins beteugeld en zijn zij in staat voor God een beetje 
last en dorheid te verduren zonder terug te vallen. Op de beste tijd, dan 
namelijk wanneer zij in deze geestelijke praktijken het meest genot en smaak 
vinden, wanneer zij de indruk hebben dat de zon der goddelijke gunsten hun 
het helderste tegenstraalt, dan verduistert God voor hen al dat licht en sluit 
de poort en toegang tot de bron van het zoete, geestelijke water, dat zij in 
God genoten, zo vaak en zo lang als zijzelf wilden... Nu ... laat God hen zo in 
het duister, dat zij niet weten waarheen te gaan met het zintuiglijk vermogen 
van de verbeelding of met het redeneren.”


Dan is het moment van doodsheid, dorre doodsheid aangebroken, de 
woestijn, de innerlijke woestijnervaring. Niets smaakt meer, alles zwart en 
donker, as in mijn mond. Edith Stein noemt dit met Johannes van het Kruis 
een ‘louterende dorheid’. De ziel zelf heeft nog niet ‘het licht gezien’ en 
verkeert nog geestelijk in haar oude toestand: de zintuigen zijn de 
toegangspoort tot de wereld, en de ziel verwart deze toegangspoort met de 
echte toegang tot God. Het proces verloopt echter niet via de zintuigen maar 
via de geest van de mens. Daarom helpen ook meditatie en overweging niet. 



Die hangen nog teveel aan beelden en aan indrukken. Via de zintuigen 
ervaart de mens enkel doodsheid en dorheid. De geest echter die altijd naar 
God verlangt wordt sterker en dat verlangen, die liefdesdrang maakt de 
geest krachtiger en vasthoudender. Edith Stein schrijft: 

Deze donkere en voor de zintuiglijke mens dorre beschouwing "is verborgen 
en geheimvol voor de persoon zelf die ze ontvangt." Zij geeft "de ziel 
gewoonlijk een neiging en drang om stil in de eenzaamheid te verblijven 
zonder over iets bepaalds te kunnen of te willen denken." Als de zielen zich 
nu rustig houden, "dan zullen zij in die onbekommerdheid en in dat niets-
doen op allerfijnste wijze weldra die innerlijke verkwikking ervaren. Deze is zo 
fijn dat men ze gewoonlijk niet ervaart als men verlangt of bekommerd is ze 
te ervaren... Het is ermee als met de lucht die ontsnapt als men de hand 
dichtknijpt... God plaatst immers de ziel zo in die staat en leidt haar over zo'n 
geheel andere weg, dat zij het werk dat God in haar gaat voltrekken eerder 
zou storen dan bevorderen..." De vrede die God haar door de dorheid van de 
zintuiglijke mens wil schenken, is "geestelijk en fijn" en het werkt ook "rustig 
en fijn, eenzaam, voldoening en vrede schenkend, en heel anders dan al die 
vroegere genoegens die zeer tastbaar en voelbaar waren." Zo is het te 
begrijpen dat alleen het sterven van de zintuiglijke mens wordt gevoeld en 
niet het begin van het nieuwe leven dat zich eronder verbergt.


Het is geen overdrijving als wij het lijden van de zielen in deze toestand een 
gekruisigd worden noemen. In hun onmacht om hun vermogens te 
gebruiken, zijn zij als vastgenageld. En bij de dorheid komt nog de kwelling 
van de vrees dat zij op een dwaalspoor zouden zijn. "Zij menen immers dat 
het voor hen gedaan is met het geestelijk goed en dat God hen in de steek 
gelaten heeft." Zij matten zich af en proberen op de vroegere wijze bezig te 
zijn, maar kunnen daarmee niets bereiken en storen alleen maar de vrede, 
die God in hen bewerkt. Zij zouden nu niets anders moeten doen dan 
"geduldig blijven en in het gebed volharden zonder iets te doen. Het enige 
wat zij hier te doen hebben, is de ziel dan vrij te laten, ontlast en ontdaan van 
alle inzichten en gedachten, zonder zorg om wat zij zullen overdenken of 
overwegen. Zij moeten zich tevreden stellen met niets anders dan een 
rustige, liefdevolle aandacht voor God, zonder zorg en zonder inspanning, 
zonder verlangen ook om Hem te smaken of te voelen." In plaats daarvan 
matten zij zich zonder deskundige leiding tevergeefs af en kwellen zich 
misschien ook nog met de gedachte, dat zij met het gebed slechts tijd 
verliezen en het maar beter kunnen opgeven. Als zij zich rustig overgaven 
aan de donkere beschouwing, dan zouden zij weldra voelen wat het tweede 
vers van het lied van de nacht zegt: het ontvlammen van de liefde. 
"Beschouwing is immers niets anders dan een geheimvolle, vreedzame en 
liefdevolle instorting van God, die de ziel in de geest van liefde doet 
ontvlammen, als men er plaats voor maakt.”




“In een nacht, aardedonker, in brand geraakt en radeloos van liefde, en hoe 
had ik geluk!” zegt de eerste strofe van het gedicht. In de bespreking hiervan 
zijn we nog niet verder dan dit begin gekomen. Radeloos van liefde, een 
liefde die wordt waargenomen en ervaren. Radeloos, zonder raad, zonder 
richting, zonder doel. En toch geluk! Gelukkig omdat de ziel in brand 
geraakte. Omdat het verlangen naar God, de beminde, in haar werd 
ontketend. Misschien is dat wel een goed woord, een goede metafoor: een 
nieuwe metafoor. We ketenen onszelf aan de wereld, we worden ontketend, 
en ontdekken dan de diepere grond, de basis die ons draagt, de liefde die in 
ons gloeit. Maar door alle as en half verbrande onderdelen van onze 
begeerte in en van de wereld zijn we vergeten, of hebben we geen ervaring 
van deze diepe zielsgrond. We kennen niet het vuur dat daarin is 
aangestoken en dat door de liefde pas een gestalte, een naam krijgt. Edith 
Stein beschrijft dit in haar eigen woorden zo: 


In het begin wordt dit ontvlammen in liefde gewoonlijk helemaal niet 
waargenomen. Veeleer voelt de ziel alleen maar dorheid en leegte, 
smartelijke angst en bezorgdheid. En als zij er iets van merkt, is het een 
dringend en pijnlijk verlangen naar God, een liefde-wond die pijn doet. Later 
pas zal zij inzien dat God haar door de nacht der zinnen wilde reinigen en de 
zinnen aan de geest wilde onderwerpen. Dan zal zij uitroepen: Hoe had ik 
geluk! En het zal haar duidelijk worden welke winst het "onbemerkt eruit 
gaan" voor haar betekende: het heeft haar bevrijd van de knechtschap 
waarin de zinnen haar vasthielden, haar verlangen geleidelijk losgemaakt van 
alle geschapen dingen en gericht op de eeuwige goederen. De nacht der 
zinnen was voor haar de nauwe poort (Mt. 7, 14) die naar het leven voerde. 
Nu meet zij op de smalle weg door de nacht van de geest gaan Zover komen 
weliswaar slechts weinigen, maar de voordelen van de eerste nacht zijn al 
uitermate groot: de ziel ontvangt zelfkennis; zij gaat haar eigen ellende 
inzien; zij ontdekt aan zichzelf niets goeds meer en daardoor leert zij met 
grotere eerbied voor God te verschijnen. Ja, nu pas wordt haar de grootheid 
en verhevenheid van God duidelijk. Juist de bevrijding van elke zintuiglijke 
steun stelt haar in staat verlichtingen te ontvangen en toegankelijk te worden 
voor de waarheid. Daarom staat er in de Psalmen: In een eenzaam land, 
zonder water, dor en zonder weg, ben ik voor U verschenen om uw macht en 
heerlijkheid te kunnen zien. " (Vgl. Ps. 63, 2-3) De zanger geeft hier te 
verstaan dat niet "de geestelijke geneugten en talrijke genoegens ... voor 
hem een voorbereiding en een middel waren om de heerlijkheid van God te 
kennen. Die voorbereiding werd gevormd door het feit dat het zintuiglijk 
niveau dor en zonder steun was. " Onder "land zonder weg" verstaat 
Joannes de onmacht om zich door redenerend denken een begrip van God 
te maken of door vorsend nadenken met behulp van de verbeeldingskracht 
verder te komen.




De leegte waarin de ziel terecht komt en de dorheid blijven niet zonder 
gevolgen. Als alles, als werkelijk alles wat de ziel bedrukt, wat de ziel klein 
houdt en gevangen, wat de ziel verstrikt doet zijn in de begeerte van de 
wereld, verdwenen is, opgelost, verdampt, verbrandt in het liefdesvuur, dan 
komt er ruimte vrij, is er ruimte, leegte, om Gods liefde te zien en te ervaren 
hoe ze werkelijk is, ook midden in de ziel. Johannes van het Kruis stelt dat 
de ziel dan ootmoedig wordt, onderdanig en gehoorzaam, zoals de opdracht 
`bijna op het einde van het boek Micha 6, 8: “Er is jou, mens, gezegd wat 
goed is, je weet wat JHWH van je wil: niets anders dan recht te doen, trouw 
te betrachten en nederig (deemoedig/ootmoedig) de weg te gaan van je 
God.” Edith Stein concludeert: 


Zo gaat het met alle onvolmaaktheden. Samen met hen verdwijnt dan ook 
alle verwarring en onrust. In plaats daarvan doet een diepe vrede haar 
intrede en zij denkt voortdurend aan God. Hem te mishagen is de enige 
bezorgdheid die nog blijft. De donkere nacht wordt een leerschool in alle 
deugden: zij oefent overgave en geduld, als men in het geestelijk leven trouw 
is, zonder troost en verkwikking te vinden. De ziel komt tot een zuivere liefde 
tot God, doordat zij alleen nog maar handelt omwille van God. Het volharden 
in alle wederwaardigheden geeft haar kracht en sterkte. De totale zuivering 
van alle zinnelijke neigingen en begeerten leidt tot de vrijheid van geest, 
waarin de twaalf vruchten van de Geest rijpen. Zij schenkt geborgenheid 
tegenover de drie vijanden, de duivel, de wereld en het vlees, die niets tegen 
de Geest kunnen uitrichten: aan hen is de ziel "onbemerkt ontkomen". En nu 
de hartstochten tot rust zijn gebracht en de zinnelijkheid door de dorheid is 
ingeslapen, "ligt alles in mijn huis reeds te slapen".  

Daarmee is de duiding van het eerste vers uit het gedicht ‘donkere nacht’ 
voltooid. Maar de beproevingen die de ziel moet ondergaan zijn hiermee niet 
ten einde. De liefde van God mag dan worden gevoeld, het verlangen ernaar 
mag dan wel hevig branden, de weg is nog lang en het begin is pas 
aangezet. Ook monniken uit andere religieuze tradities die via meditatie en 
ascese een soortgelijke weg kiezen om de bronnen van de werkelijkheid te 
leren ervaren, kunnen hierover meepraten. De weg naar ‘verlichting’ is een 
moeizame, onherbergzame route. Dōgen, een van de grondleggers van het 
Zenboeddhisme stelt dan ook dat de oefening nooit is afgelopen. Hoever je 
ook op deze weg bent gevorderd, het is nooit klaar en elke nieuwe fase kost 
weer evenveel energie en aandacht. Je kunt dragende ervaringen in je leven 
hebben, ervaringen die geduid kunnen worden als een verlichtingservaring, 
maar dat wil niet zeggen dat je er dan bent. Het zijn slechts fasen, stapjes op 
je levensweg. Hetzelfde idee speelt ook bij Johannes van het Kruis in de taal 
van de christelijke mystiek. Edith Stein schrijft dan ook:  


Vóór het binnengaan in de nacht van de geest komen bij deze dorheid en 
leegte nog hevige en smartelijke beproevingen door pijnlijke bekoringen: de 



geest  van onkuisheid en godslastering maakt zich meester van haar 
verbeeldingsvermogen en een geest van duizeling stort haar in duizenden 
scrupules, in verwarring en  radeloosheid. Door deze stormen moeten de 
zielen op de proef gesteld en gehard worden. Niet iedereen echter wordt 
even zwaar beproefd. Velen komen helemaal niet door deze overgangsfase 
heen. Maar zij die het doel moeten bereiken, moeten veel verduren. Hoe 
hoger de graad van die liefdevereniging is, waartoe God hen wil verheffen, 
des te grondiger en langduriger is gewoonlijk de loutering. Want ook de 
gevorderden zijn nog veel onvolmaaktheden uit gewoonte eigen, waarvan zij 
door de nacht van de geest moeten worden bevrijd. Pas samen met de 
geest zullen ook de zinnen volledig gelouterd worden. Want in hem hebben 
de onvolmaaktheden hun wortels. 

Edith Stein sluit af met de volgende constatering, een conclusie die positief 
is over dit proces: 


De beschrijving van de weg der loutering toont duidelijk aan dat deze nacht 
niet zonder licht is, ook al zijn de ogen der ziel nog niet aan dit licht 
aangepast en kunnen zij het met waarnemen. In de betrekkelijk korte 
uiteenzettingen die Joannes aan de nacht der zinnen wijdt, wordt sterk de 
nadruk gelegd op de waardevolle vruchten van die nacht. Maar dat is niet in 
tegenspraak met de boodschap van het kruis. Eerder al werd er immers aan 
herinnerd, dat de Heiland op de aankondiging van zijn lijden en sterven aan 
het kruis de blijde boodschap van de verrijzenis liet volgen. Volgens de 
liturgie van de kerk gaat het per passionem et crucem ad resurrectionis 
gloriam.  Met de dood van de zintuiglijke mens gaat het ontstaan van de 
geestelijke mens gepaard Maar deze wonderlijke nieuwe geboorte werd tot 
nu toe slechts aangeduid. Joannes heeft zijn beschrijving van de eerste 
nacht beknopt gehouden, omdat hij haast had tot de nacht van de geest te 
komen. Deze is zijn belangrijkste onderwerp.


De nacht is dus niet alleen een metaforische opstap naar het licht, de nacht 
is noodzakelijk om doorheen te gaan - een versterving van de zinnen - om de 
kracht van de geest en de bronnen die deze geest voedt in den volle te 
kunnen ervaren. Nacht als dorheid, doodsheid en versterven, ook van alle 
ambities in de wereld, alle beelden, alle vormen van begeerte. Johannes van 
het Kruis geeft in zijn commentaar op het gedicht ‘donkere nacht’ zoveel 
input dat de lezer die enkel het gedicht kent hier nauwelijks aan zou denken. 
Edith Stein die dit commentaar wel heeft noemt het een wetenschap van het 
kruis. Wetenschap is in die zin ook een gekleurde term, want vanuit het idee 
van de natuurwetenschappen zal dit zeker niet worden onderschreven. De 
beschreven ervaringen, de empirie onder deze beschrijvingen is zeker niet 
intersubjectief te controleren of te toetsen. De metaforen helpen om iets wat 
eigenlijk nauwelijks valt te verwoorden klank en kleur te geven zodat de lezer 
toch een eind op weg wordt geholpen. Iedereen kent misschien wel diepe 
ervaringen van teleurstelling, verdriet, mislukken. Een gebrek aan motivatie, 



geen houvast in de wereld, aan beelden en aan voorstellingen. Deze vorm 
van leegte komt expliciet in de woorden van Johannes van het Kruis ter 
sprake. Dat maakt het in mijn ogen ook hoogst interessant om deze 
persoonlijke ervaringen (ook al worden ze in een ‘wetenschap’ bestudeerd) 
te onderzoeken. Ik vermoed dat ook Edith Stein hierdoor zo gegrepen was 
dat zij daar dit belangrijke werk aan gewijd heeft. 


John Hacking


Stein, Edith, Wetenschap van het kruis. Studie over Johannes van het kruis, 
Gent 1987 (Carmelitana)


*****


2022 Verbonden 

Vorige week was ik in mijn favoriete boekhandel in Kleve en zag ik een boek 
met de titel Findungen van de Bulgaarse schrijfster Maria Popova. Ik had 
nog nooit van haar gehoord maar de titel trof me en al bladerend door de 
inhoudsopgave, waarin de hoofdstukken worden aangegeven met 
sprekende enigszins poëtische titels, besloot ik meteen om het boek te 
kopen. Een boek om in een keer uit te lezen. Maar dat kun je beter niet doen, 
want de verschillende hoofdstukken zijn zo goed geschreven en vol van 
anekdotes, dat het jammer is om alles in een keer te verslinden. Haar eerste 
hoofdstuk begint zo:


Alles, einfach alles – die Ringe des Saturn und der Ehering meines Vaters, 
die von der Morgensonne rosa gefärbten Wolken, Einsteins Gehirn in einem 
Gefäß mit Formaldehyd, jedes Sandkorn, aus dem das Glas des Gefäßes 
gewonnen wurde, und jede Idee, die Einstein je hatte, die Schäferin, die im 
Rila-Gebirge meines Heimatlandes Bulgarien sang, und jedes ihrer Schafe, 
jedes Haar auf den samtigen Ohren meines Hundes Chance, in den 
geflochtenen roten Zöpfen Marianne Moores und an den Letzen von 
Montaignes Katze, jeder durchscheinende Nagel an den Fingern des 
neugeborenen Sohnes meiner Freundin Amanda, jeder Stein, mit dem 
Virginia Woolf ihre Manteltaschen füllte, bevor sie sich in der Ouse ertränkte, 
jedes Kupferatom der Voyager Golden Record, die Arien an Bord des ersten 
von Menschenhand geschaffenen Objekts in den interstellaren Raum trug, 
und jeder Eichensplitter der Dielen, auf denen Beethoven in dem Wutanfall 
zusammenbrach, der ihn sein Gehör kostete, jede Trane, die je über einem 
Grab vergossen wurde, und das Schnabelgelb jeder Krähe, die die 
Trauernden dabei beobachtet hat, jede Zelle in Galileis fleischigem Finger 
und jedes Molekül, das die Monde des Jupiter, auf die er deutete, geformt 
hat, die Sommersprossen, die das olivfarbene Firmament eines von mir 
geliebten Unterarms mit Sternbildern überziehen, und jedes Axonzucken der 



Zärtlichkeit, mit der ich seine Besitzerin liebe, alle Fakten und Fabeln, mit 
denen wir ständig die Realität darstellen und neu gestalten -, all dies wurde 
vor 13,8 Milliarden Jahren aus einer Singularität zum Leben erweckt, einer 
einzigen Quelle, nicht lauter als die Eröffnung van Beethovens Fünfter 
Sinfonie und nicht grösser als der  Punkt über dem kleinen ; des ICHS, das 
von seinem Sockel gestoßen wurde.


Wij bestaan uit atomen. Alles wat bestaat in deze kosmos is atomair. Deze 
structuur van de werkelijkheid is voor Popova aanleiding om hier wat 
gedachten aan te besteden in haar eerste hoofdstuk, dat zo als het ware een 
‘kleine geloofsbelijdenis’ wordt die haar het hele boek door zal begeleiden. 
Zij schrijft over vrouwelijke en mannelijke wetenschappers, over hun soms 
trage gang in het leven voordat ze erkenning krijgen, hun moeizame strijd, 
hun ongelofelijk doorzettingsvermogen. En dat alles op een persoonlijke 
manier, betrokken en geëngageerd. Ook met de vrouwen die in de loop van 
de geschiedenis hard hebben moeten vechten om erkenning. Veel poëzie 
komt terug in dit boek en wordt met het corpus over de wetenschappers 
eloquent verbonden. Niet alleen omdat dit in de verhaallijn past, ook omdat 
deze wetenschappers zelf vaak blijk geven van interesse in bepaalde 
dichters. Misschien zou je zelfs wel kunnen stellen, (in mijn ogen dan), dat 
wetenschap helemaal niet mogelijk is zonder poëzie. Zonder de 
metaforische rede, zonder de poëtische kijk op de dingen, die vaak 
horizonverbredend kan zijn, is er ook geen sprake van creativiteit en van een 
adequaat beschrijven van de werkelijkheid. Maar dat is mijn persoonlijk 
standpunt en misschien denken sommige wetenschapper hier totaal anders 
over. (Maar ook de wiskunde, zelf als grondslag voor veel theorievorming, 
kan niet zonder een ‘verder kijken dan je neus lang is’ en dat wordt alleen 
maar aangewakkerd als je ook met andere brillen naar de werkelijkheid kunt 
en durft te kijken. Popova schrijft over onze waarneming (vanuit een atomair 
perspectief):


Wie können wir all das wissen und trotzdem der Illusion des Getrenntseins, 
des Andersseins erliegen? Diese Verblendung muss der Zusammenfluss van 
Zufallen und Atomen, bekannt als Dr. Martin Luther King, durchschaut 
haben, als er von unserem unausweichlichen »Netz wechselseitiger 
Beziehungen« sprach, und auch Walt Whitman s ah sie, da er schrieb, dass 
»jedes Atom, das zu mir gehört, genauso gut zu dir gehört«.


Wij bestaan als menselijk wezen, als dier en als plant, als steen en als 
druppel water uit atomen die in de lange geschiedenis van de kosmos 
misschien ook elders voorkwamen, in andere mensen, andere dieren en 
planten, andere druppels water. Als ik nu een slok water neem drink ik 
misschien ook atomen die bv. in Jezus, Boeddha, Mohammed hebben 
gezeten. Popova gaat dieper in op het feit dat we samenhangen met elkaar 
als ze een persoonlijke anekdote aanhaalt:




An einem Herbstmorgen in San Francisco, an dem ich im Garten meiner 
Freundin Wendy die Briefe eines toten Dichters lese, erblicke ich ein 
Fragment dieser atomaren Wechselbeziehung. Mitten im Satz schenkt mir 
mein peripheres Sehen – dieser phantastische, durch Jahrtausende der 
Evolution geschliffene Instinkt – einen wundersamen Anblick: ein kleines, 
leuchtend rotes Blatt, das in der Luft herumwirbelt. Für einen Moment 
scheint es, als wurde es seinen endgültigen Fall tanzen. Aber nein – da 
verweilt es, zwei Meter über dem Boden, und umkreist, van einer 
unsichtbaren Kraft bewegt, ein unsichtbares Zentrum. In diesem Moment 
wird mir klar, wie solche nicht wahrnehmbaren Zusammenhange den 
menschlichen Geist in den Aberglauben treiben und mittelalterliche 
Dorfbewohner dazu bringen konnten, Erklärungen in Magie und Hexerei zu 
suchen. Doch als ich mich dem Blatt nähere, bemerke ich ein zartes 
Spinnennetz, das über ihm in der Luft: glitzert und sich mit der Schwerkraft 
zu diesem wirbelnden Wunder verschworen hat. Weder hat die Spinne das 
Blatt noch das Blatt die Spinne vorhergesehen – und doch sind sie da, ein 
zufälliges Pendel, angetrieben von denselben Kräften, die die Jupitermonde 
in ihrer Umlaufbahn halten, zu dieser flüchtigen frühmorgendlichen Pracht 
erweckt durch ewige kosmische Gesetze, die für Schönheit unempfänglich, 
der Bedeutung gegenüber gleichgültig und dennoch von beidem erfüllt sind 
für das verblüffte menschliche Bewusstsein, das sie betrachtet. Unser Leben 
lang versuchen wir auszumachen, wo wir enden und der Rest der Welt 
beginnt. Wir reißen unser Standbild des Lebens aus der Gleichzeitigkeit der 
Existenz, indem wir an Illusionen von Beständigkeit, Gleichförmigkeit und 
Linearität festhalten; van statischen Identitäten und Lebenslaufen, die sich in 
sinnvollen Narrativen entfalten. Dabei verwechseln wir Eventualitäten mit 
Entscheidungen, unsere Etiketten und Modelle für die Phänomene mit den 
Phänomenen selbst, unsere Aufzeichnungen mit unserer Geschichte. 
Geschichte ist jedoch nicht das Geschehene, sondern das, was die 
Schiffbruche von Urteil und Zufall überlebt.


“Geschiedenis is echter niet dat wat er heeft plaatsgevonden, maar dat wat 
de schipbreuken van oordeel en toeval heeft overleefd.” Door een dergelijke 
zin krijg ik meteen de neiging op om hier een tekst aan te wijden. Dat doe ik 
nou niet, want ik wil eerst het verhaal van Popova volgen door haar te 
citeren. Zo krijg je als lezer een indruk van de kracht van haar woorden en de 
richting waarin zij denkt. Schoonheid en waarheid zijn daarbij leidend, en zij 
beschrijft hoe waarheid aan het licht kan komen, bijvoorbeeld in de vorm van 
schoonheid:


Einige Wahrheiten, wie die Schönheit, werden am besten durch den 
Seitenscheinwerfer der Symbolisierung, der Bedeutungsverleihung erhellt. Im 
Zuge dieser Symbolisierungen überschneiden sich Umlaufbahnen, oft ohne 
Wissen der Körper, die sie mit sich führen – Überschneidungen, die nur aus 
der Distanz von Jahrzehnten oder Jahrhunderten kartiert werden können. 



Wahrheiten überlagern andere Wahrheiten, um in den Nuancen einer 
größeren Wahrheit aufzugehen – nicht Relativismus, nein, sondern der 
mächtigste Realismus, den wir haben. Wir durchschneiden die 
Gleichzeitigkeit, indem wir alles auf einmal sind: unsere Vornamen und 
unsere Nachnamen, unsere Einsamkeit und unsere Gesellschaft, unser 
kühner Ehrgeiz und unsere blinde Hoffnung, unsere unerwiderte Liebe und 
unsere erwiderte. Leben werden parallel und senkrecht gelebt, nicht linear 
ergründet, nicht in den geraden Graphen der »Biographie «, sondern in 
vielseitigen, vielschichtigen Diagrammen erfasst. Leben verflechten sich mit 
anderen Leben, und aus diesem Wandteppich ergeben sich Hinweise zu 
Antworten auf Fragen, die die Essenz des Lebens betreffen: Was sind die 
Bausteine des Charakters, der Zufriedenheit, der nachhaltigen 
Errungenschaften? Wie kann ein Mensch trotz unzähliger Konventionen und 
blinden Kollektivismus zu Selbstbeherrschung und innerer Eigenständigkeit 
finden? Reicht Genialität zum Glück? Oder Ruhm? Oder Liebe? Zwei 
Nobelpreise scheinen die Melancholie, die die Frau im schwarzen Laborkittel 
auf jedem Photo ausstrahlt, jedenfalls nicht zu kompensieren. Ist Erfolg eine 
Garantie für Erfüllung oder nur ein Versprechen, das so fragil ist wie ein 
Ehegelübde? Wie erlangen wir in diesem von der Leere gerahmten 
Wimpernschlag der Existenz die Vollkommenheit des Seins?

Ook in andere hoofdstukken komt schoonheid aan het licht. Daarin staat zij 
in een lange traditie. François Cheng, een Franse filosoof, heeft er een aantal 
lezingen aan gewijd (ook in Nederlandse vertaling), een tekst die zeer is aan 
te bevelen omdat deze ons meeneemt op deze weg van de schoonheid. 
Popova schrijft:


Es gibt unendlich viele Arten von schönem Leben. So viel von der Schönheit, 
so viel von dem, was unser Streben nach Wahrheit antreibt, ergibt sich aus 
den unsichtbaren Verbindungen – zwischen Ideen, zwischen Disziplinen, 
zwischen den Bewohnern einer bestimmten Zeit und eines bestimmten 
Ortes, zwischen der Innenwelt aller Pioniere und den Spuren, die sie auf den 
Höhlenwänden der Kultur hinterlassen, zwischen schemenhaften Gestalten, 
die sich, bevor das Fackellicht einer Revolution den neuen Tag erhellt, in der 
Dunkelheit begegnen, mit kaum mehr als einem verschwörerischen Nicken 
und einem Streichholz, das von einer Hand zur nächsten wandert.


Daarmee is in haar eerste o hoofdstuk de toon gezet. Wat volgt zijn nieuwe 
stappen in het denken van de mensheid – astronomie, wiskunde, geleerden 
die moeizaam hun weg vonden om hun bevindingen aan de mensheid 
kenbaar te maken. Ik heb in feite het hele hoofdstuk geciteerd en als je mijn 
opmerkingen weglaat, heb je het compleet. Een aanrader, want heel 
inspirerend. Niet in het minst voor al die vrouwen die nog steeds worstelen 
en vechten om erkenning. Zij krijgen door dit boek een hart onder de riem 
gestoken.




John Hacking

28 april 2022


Maria Popova, Findungen. Aus dem Amerikanischen von Stefanie Schäfer, 
Heike Reissig und Tobias Rothenbücher, Zürich 2022, (Diogenes), p. 13-17


******


 2022 Filosofie als heimwee 
 

De Duitse filosoof Martin Heidegger onderneemt een poging om te 
filosoferen vanuit de vragen die zich vanuit het menselijke bestaan opdringen 
en die het wezen van de mens kleuren en richting geven. Vanuit die kern, die 
eerst nog moet worden blootgelegd, probeert hij de grenzen te omschrijven 
waarbinnen dit denken moet plaatsvinden en wat de inhoud van dit denken 
moet zijn.  Daarbij start hij bij de filosofie als metafysica, dat wil zeggen bij de 
vragen die deze metafysica opwerpt en die de basis vormen voor het 
filosofisch vragen als zodanig. Heidegger beschouwt filosofie (als 
metafysica) niet als een vorm van wetenschap (in de gebruikelijke zin van het 
woord) en ook niet als een soort wereldbeeld, een bepaalde visie die je kunt 
hebben op de wereld en de mens. Dat laatste kan al snel ook worden 
opgevat als een vorm van ideologie, zeker als de contouren daarvan een 
zekere starheid bezitten en als er definities worden gegeven waaraan niet 
kan worden getornd. Voor Heidegger moet het wezen van de filosofie uit 
haar zelf worden afgeleid en niet via de omweg van kunst of religie. 

 

In zijn colleges, de Freiburger Vorlesungen, winter 1929-1930, weergegeven 
in: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt - Endlichkeit - Einsamkeit 
ontwerpt Heidegger een soort filosofisch parcours -- zo noem ik voor het 
gemak maar zijn ‘denkweg’ -- om bij de kern te komen van wat het Da-sein 
eigenlijk inhoudt en hoe de mens op de vragen die dit Da-sein oproept kan 
anticiperen. Voor Heidegger is het duidelijk dat dit Da-sein, het bestaan als 
mens in deze wereld binnen de gegeven condities van de eindigheid en de 
dood, een opdracht is: het op je nemen van de verantwoordelijkheid om zich 
tot dit Da-sein te verhouden en de uitdagingen die hier zichtbaar worden, 
aan te gaan. “Metaphysik ist ein Fragen, in dem wir in das Ganze des 
Seienden hineinfragen und so fragen, dass wir selbst, die Fragenden, dabei 
mit in die Frage gestellt, in Frage gestellt werden.” (p. 13) 

Dat wil hij eerst en vooral via de weg van de filosofie proberen. Maar wat is 
filosoferen? Hoe kun je vanuit de filosofie dichter op de huid van het Da-sein 
komen en hoe kun je de uitdagingen die dit Da-sein aan de mens stelt 
oppakken vanuit het filosoferen zelf. Hij laat zich daarbij ook leiden door de 
poëzie, de taal van de dichters: centrale gedachte hierbij is een woord van 



de dichter Novalis: “Die Philosophie ist eigentlich Heimweh, ein Trieb überall 
zu Hause zu sein” (Novalis, Fragment 21) (Heidegger p. 7)

 

Eigenlijk gooit Heidegger hiermee een knuppel in het hoenderhok van de 
filosofen: filosofie als heimwee, in afwijking van een filosofie die start bij de 
‘verwondering’, of bij het ‘verzet’ tegen een bestaande situatie. Als filosofie 
een vorm van heimwee is, een soort drift om overal thuis proberen te zijn, 
kun je vragen wat is dan de bron of oorzaak van dit heimwee, waar komt het 
vandaan, en wat ligt er onder? Naar welke vroegere ervaringen verlangt de 
filosoof, waar heeft hij heimwee naar? En is het wel een drift, een streven? 
En waarom overal thuis willen zijn? Wat is dit, welke motivatie drijft de 
filosoof tot filosoferen. Het is interessant - vind ik - om Heidegger in zijn 
eigen woorden op de voet te volgen, omdat ook zo niet alleen zijn wijze van 
denken zichtbaar wordt, maar ook hoe hij letterlijk filosofeert vanuit dit 
‘Anliegen’, om vanuit de zaak zelf te filosoferen. Dus niet over, maar vanuit, 
de fundamentele vragen aanpakken. De mens kan daarbij zelf niet buiten 
schot blijven en dat maakt filosoferen een ‘gevaarlijke onderneming’. 
Helemaal aan het begin van deze ‘oefening’ schrijft Heidegger:

 

Das negative Ergebnis lautet: Philosophie lässt sich nicht auf Umwegen und 
als etwas anderes denn sie selbst fassen und bestimmen. Sie verlangt, dass 
wir nicht von  ihr wegsehen sondern sie aus ihr selbst gewinnen. Sie selbst -- 
was wissen wir denn von ihr, was und wie ist sie denn? Sie selbst ist nur, 
wenn wir philosophieren. Philosophie ist Philosophieren. Das scheint eine 
schlechte Auskunft zu sein. So sehr wir scheinbar nur dasselbe wiederholen, 
so Wesentliches ist damit ausgesprochen. Es ist die Richtung gewiesen, in 
der wir zu suchen haben, die Richtung auch, in der sich uns die Metaphysik 
entzieht. Metaphysik als Philosophieren, als unser eigenes, als menschliches 
Tun -- wie und wohin soll sich die Metaphysik als Philosophieren, als unser 
eigenes, als menschliches Tun uns entziehen, wenn wir selbst doch die 
Menschen sind? Aber wissen wir denn, was wir selbst sind? Was ist der 
Mensch? Die Krone der Schöpfung oder ein Irrweg, ein großes 
Missverständnis und ein Abgrund? Wenn wir so wenig vom Menschen 
wissen, wie soll uns da unser Wesen nicht fremd sein? Wie soll sich uns 
nicht das Philosophieren als ein menschliches Tun im Dunkel dieses Wesens 
verhüllen? Philosophie -- so wissen wir wohl obenhin --  ist keine beliebige 
Beschäftigung, mit der wir uns nach Laune die Zeit vertreiben, kein bloßes 
Sammeln von Kenntnissen, die wir  jederzeit leicht aus Büchern beschaffen, 
sondern - wir wissen es nur dunkel --  etwas im Ganzen und Äußersten, 
worin eine letzte Aussprache des Menschen geschieht. Denn wozu wären wir 
sonst hierher gekommen. Oder sind wir nur so hierher gerate, weil andere 
auch hingehen, oder weil wir gerade zwischen fünf und sechs eine freie 
Stunde haben, in der es sich nicht lohnt, nach Hause zu gehen? Warum sind 
wir da? Wissen, wir, womit wir uns einlassen? (p. 6)

 




Daarmee is de toon gezet. Heidegger heeft veel woorden nodig om al 
tastend, zo lijkt het tot de kern te komen van zijn overwegingen. Ik vermoed 
dan ook dat hij in het proces zelf ontdekkingen doet en daar vanuit verder 
denkt en aftast. De uitspraak van Novalis heeft hem een soort instrument in 
handen gegeven waarmee hij nu zijn weg kan afbakenen en die hem een 
bepaalde richting wijst. Hij bevestigt daarmee ook het romantische gevoel 
van Novalis, dat in het verlangen naar iets dat voorbij is, heimwee naar, tot 
uitdrukking komt en dat hij nu op zijn eigen wijze invult als een verlangen 
naar ‘geroepen zijn’, antwoord willen geven aan de drang die in hem werkt, 
de urgente vragen die het Da-sein oproept willen beantwoorden vanuit de 
filosofie. Toch blijf ik mij afvragen of niet in de vertaling van het Da-sein in de 
zin van Heidegger, als de concrete gestalte van het Zijn (Sein) voor de mens, 
ook niet de concrete context van de jaren dertig van de vorige eeuw, een 
grote rol speelt. De effecten van de Eerste Wereldoorlog, de totale 
mislukking van dit project, de (economische) crisis die zich langzaam 
manifesteert en die een paar jaar later funest zal worden voor velen, het 
ontbreken van politieke antwoorden die aan de nood van velen een einde 
kan maken, evenals aan de verdeeldheid in het land. Dan is er nog het 
ressentiment van de verslagenen die zich verraden voelen en die op zoek zijn 
naar een nieuwe ‘heiland’. Ook Heidegger zal zich jaren later door deze 
‘charlatan’ laten betoveren ‘alsof er een nieuwe wereld, vol dadendrang en 
vol oplossingen voor het menselijk leed’ is aangebroken. Maar eerst worstelt 
hij nog met de uitspraak van Novalis en verbindt hij deze met de voor hem 
wezenlijke vragen van de filosofie: Wat is de wereld, wat is eindigheid, wat is 
‘eenzaamheid’ / enkeling zijn / of met een ander modern woord 
‘individualisering’. De mens op zichzelf gesteld, een mens die eindig is en die 
in deze wereld toch samen met anderen zijn leven gestalte moet geven, 
onder het gesternte van een tijd (crisis) die vooralsnog niet zoveel goeds 
belooft. Heidegger neemt de ruimte om dit uitgebreid aan de orde te stellen, 
en ik vind het fascinerend hoe hij dit aanpakt tegenover zijn gehoor, dat 
volgens getuigen aan zijn lippen zat gekluisterd: 

 

Philosophie -- eine letzte Aussprache und Zwiesprache des Menschen, die 
ihn ganz und ständig durchgreift. Aber was ist der Mensch, dass er im 
Grunde seines Wesens philosophiert, und was ist dieses Philosophieren? 
Was sind wir da bei? Wohin wollen wir? Sind wir zufällig einmal in das Weltall 
hinein gestolpert? Novalis sagt einmal in einem Fragment: “Die Philosophie 
ist eigentlich Heimweh, ein Trieb überall zu Hause zu sein” Eine merkwürdige 
Definition, romantisch natürlich. Heimweh -- gibt es dergleichen heute 
überhaupt noch? Ist das nicht ein unverständliches Wort geworden, selbst 
im alltäglichen Leben? Denn hat nicht der heutige städtische Mensch und 
Affe der Zivilisation das Heimweh längst abgeschafft? Und Heimweh gar als 
die Bestimmung der Philosophie! Vor allem aber, welchen Zeugen führen wir 
da über die Philosophie an? Novalis -- doch nur ein Dichter und gar kein 



wissenschaftlicher Philosoph. Sagt aber nicht Aristoteles in seiner 
»Metaphysik«: πολλā φευδονται αοιδοι: Vieles lügen die Dichter zusammen? 

Doch ohne den Streit um das Recht und Gewicht -- dieses Zeugen zu 
entfachen, erinnern wir nur daran, dass die Kunst -- dazu gehört auch die 
Dichtung -- die Schwester der Philosophie und -- dass alle Wissenschaft in 
bezug auf die Philosophie vielleicht nur ein Dienstmann ist. 


Wir bleiben dabei und fragen: Was ist damit - Philosophie ein Heimweh? 
Novalis erläutert selbst: »ein Trieb überall zu Hause zu sein«. Ein solcher 
Trieb kann Philosophie nur sein, wenn wir, die philosophieren, überall nicht 
zu Hause sind. Wonach steht das Verlangen dieses Triebes? Überall zu 
Hause zu sein -- was heißt das? Nicht nur da und dort, auch nicht nur Jeden 
Orts, an allen nacheinander zusammen, sondern überall zu Hause sein heißt: 
jederzeit und zumal im Ganzen sein. Dieses ‘im Ganzen’ und seine Gänze 
nennen wir die Welt. Wir sind, und sofern wir sind, warten wir immer auf 
etwas. Wir sind immer Etwas als Ganzem angerufen. Dieses ‘im Ganzen’ ist 
die Welt.

 

Wir fragen: Was ist das -- Welt? 
Dahin, zum Sein im Ganzen sind wir in unserem Heimweh getrieben. Unser 
Sein ist diese Getriebenheit. Wir sind immer schon irgendwie zu diesem 
Ganzen fortgegangen oder besser unterwegs dazu. Aber wir sind 
angetrieben, d.h. wir sind zugleich irgendwie von etwas zurückgerissen, in 
einer abziehenden Schwere ruhend. Wir sind unterwegs zu diesem ‘im 
Ganzen’. Wir sind selbst dieses Unterwegs, dieser Übergang, dieses >Weder 
das Eine noch das Andere<. Was ist dieses Hin- und Herschwingen 
zwischen dem Weder-Noch? Nicht das Eine und ebenso nicht das Andere, 
dieses >Doch und doch nicht und doch<. Was ist diese Unruhe des Nicht? 
Wir nennen es die Endlichkeit. 

 

Wir fragen: Was ist das -- Endlichkeit?  
Endlichkeit ist keine Eigenschaft, die uns nur anhängt, sondern die Grundart 
unseres Seins. Wenn wir werden wollen, was wir sind, können wir diese 
Endlichkeit nicht verlassen oder uns darüber täuschen, sondern wir müssen 
sie behüten. Dieses Bewahren ist der innerste Prozess unseres Endlichseins, 
d.h. unsere innerste Verendlichung. Endlichkeit ist nur in der wahren 
Verendlichung. In dieser aber vollzieht sich letztlich eine Vereinzelung des 
Menschen auf sein Dasein. Vereinzelung - das meint nicht dieses, dass der 
Mensch sich auf sein schmächtiges und kleines Ich versteift, dass sich 
aufspreizt an diesem oder jenem, was es für die Welt hält. Diese Vereinzelung 
ist vielmehr jene Vereinsamung, in der jeder Mensch allererst in die Nähe 
zum Wesentlichen aller Dinge gelangt, zur Welt. Was ist diese Einsamkeit, wo 
der Mensch je wie ein Einziger sein wird?

 

Was ist das -- die Vereinzelung?  



Was ist das in Einem: Welt, Endlichkeit, Vereinzelung? Was geschieht da mit 
uns? Was ist der Mensch, dass mit ihm solches in seinem Grunde 
geschieht? Ist das, was wir vom Menschen kennen, das Tier, der Narr der 
Zivilisation, der Hüter der Kultur, ja sogar die Persönlichkeit, ist all das nur als 
Schatten an ihm eines ganz Anderen, dessen, was wir das Dasein nennen? 
Philosophie, Metaphysik ist ein Heimweh, ein Trieb, überall zu Hause zu sein, 
ein Verlangen, nicht blind und richtungslos, sondern das in uns aufwacht zu 
solchen Fragen und ihrer Einheit, wie wir sie eben stellten: 


Was ist Welt, ,Endlichkeit, Vereinzelung? Jede dieser Fragen fragt in das 
Ganze. Es genügt nicht, dass wir solche Fragen kennen, sondern 
entscheidend wird, oh wir solche Fragen wirklich fragen, oh wir die Kraft 
haben, sie durch unsere ganze Existenz hindurch zu tragen. Es genügt nicht, 
dass wir solchen Fragen nur unbestimmt und schwankend nachhängen, 
sondern dieser Trieb, überall zu Hause zu sein, ist in sich zugleich das 
Suchen der Wege, die solchen Fragen die rechte Bahn öffnen. Hierzu 
wiederum bedarf es des Hammers des Begreifens, derjenigen Begriffe, die 
eine solche Bahn brechen können. Es ist ein Begreifen und es sind Begriffe 
ureigener Art. Die metaphysischen Begriffe bleiben dem in sich 
gleichgültigen und unverbindlichen wissenschaftlichen Scharfsinn ewig 
verschlossen. Die metaphysischen Begriffe sind nichts, was wir da lernen 
könnten und davon ein Lehrer oder einer, der sich Philosoph nennt, 
verlangen dürfte, dass sie ihm nachgesprochen und angewendet werden. 

Vor allem aber, diese Begriffe und ihre begriffliche Strenge werden wir nie 
begriffen haben, wenn wir nicht zuvor ergriffen sind von dem, was sie 
begreifen sollen. 

Dieser Ergriffenheit, ihrer Weckung und Pflanzung, gilt das Grundbemühen 
des Philosophierens. Alle Ergriffenheit aber kommt aus einer und bleibt in 
einer Stimmung. Sofern das Begreifen und Philosophieren nicht eine 
beliebige Beschäftigung neben andern ist, sondern im Grunde des 
menschlichen Daseins geschieht, sind die Stimmungen, aus denen die 
philosophisch Ergriffenheit und Begrifflichkeit sich erhebt, notwendig und 
immer Grundstimmungen des Daseins, solche, die den Menschen ständig 
und wesenhaft durchstimmen, ohne dass er sie auch immer schon 
notwendig als solche zu erkennen braucht. Philosophie geschieht je in einer 
Grundstimmung. Philosophisches Begreifen gründet in einer Ergriffenheit 
und diese in einer Grundstimmung. Meint nicht Novalis am Ende so etwas, 
wenn er die Philosophie ein Heimweh nennt? So wäre dieses Wort eines 
Dichters ganz und gar nicht lügenhaft, wenn wir nur sein Wesentliches 
herausholen. 


Aber wiederum, was wir mit all dem gewonnen haben, ist freilich keine 
Definition der Metaphysik, sondern ein Anderes. Wir sahen: Bei unseren 
anfänglichen Versuchen einer Kennzeichnung der Metaphysik wurden wir 
aus unseren Umwegen immer wieder zurückgeholt und darauf gedrängt, die 



Metaphysik aus ihr selbst zu fassen. Hierbei entzog sie sich uns. Aber wohin 
zog sie uns? Die Metaphysik zog sich und zieht sich in das Dunkel des 
menschlichen Wesens zurück. Unsere Frage: Was ist Metaphysik?, hat sich 
gewandelt zur Frage: Was ist der Mensch? 

Darauf haben wir freilich ebensowenig eine Antwort erhalten. Im Gegenteil, 
der Mensch selbst wurde uns rätselhafter. Wir fragen erneut: Was ist der 
Mensch?. Ein Übergang, eine Richtung, ein Sturm der über unseren Planeten 
fegt, eine Wiederkehr oder ein Überdruss den Göttern? Wir Wissen es nicht. 
Aber wir sahen dass in diesem rätselhaften Wesen die Philosophie 
geschieht. 

(pp. 7-10)

 

De mens, gevangen in de onrust van de eindigheid, gedreven om in de 
wereld houvast te vinden en daarbij ontdekkend dat hij op zichzelf is gesteld, 
kan zich laten grijpen, kan gaan begrijpen, door zijn eigen gegrepen-heid te 
analyseren. Waardoor gegrepen, hoezo gegrepen en welke kant gaat dat dan 
uit? Dat noemt Heidegger filosoferen. Gegrepen door een stemming waarin 
de vragende mens zich bevindt en waarin hij zijn weg moet zoeken door 
steeds verdere te vragen. Heidegger ziet in de omschrijving van Novalis, 
filosofie als heimwee, zijn eigen gegrepen-heid door de stemming (die 
fundamenteel is) bevestigd. Zo wordt de richtingwijzer die Novalis hem 
voorhoudt een soort slang die in haar eigen staart bijt. Heimwee, niet naar 
een vergane glorie, een tijd uit het verleden, maar heimwee naar een houvast 
in de wereld, een stemming die aanzet tot handelen, tot vragen en tot 
filosoferen. 


Het menselijk bestaan bevat alle aanwijzingen, elke vorm van motivatie en 
alle mogelijkheden om die weg in te slaan. Noodzakelijk zelf, want het gaat 
om de waarheid zelf die in het bestaan is opgeborgen. De filosoof kan die 
waarheid aan het licht brengen en daarin bestaat zijn vrijheid om de vrijheid 
die ook in het bestaan ligt opgeborgen bloot te leggen. “Um nichts 
Geringeres geht es, als diese ursprüngliche Dimension des Geschehens im 
philosophierenden Dasein wieder zugewinnen, um alle Dinge erst wieder 
einfacher, stärker und nachhaltiger zu ‘sehen’.“ (p. 35)

De mens bevrijden uit zijn ketens die het bestaan hem omhangt als hij teveel 
is afgeleid, teveel bezig is met zaken die er niet toe doen. Of als hij 
oplossingen zoekt voor problemen en daarbij vlucht in haastige antwoorden, 
in modellen, in schema’s en programma’s alsof daarin de wezenlijke 
antwoorden te vinden zijn. Maar daarmee is Heidegger nog niet uitgepraat 
over de vraag wat dat filosoferen nu eigenlijk inhoudt en wat er op het spel 
staat. Hij zegt: 

 

Philosophie hat nur einen Sinn als menschliches Tun. Ihre Wahrheit ist 
wesenhaft die des menschliches Daseins. Die Wahrheit des Philosophierens 
ist im Schicksal des Daseins mitverwurzelt. Dieses Dasein aber geschieht in 



Freiheit. Möglichkeit, wandel und Lage sind dunkel. Es steht vor 
Möglichkeiten, die es nicht voraussieht. Es ist einem Wandel unterworfen, 
den es nicht kennt. Es bewegt sich ständig in einer Lage, der es nicht 
mächtig ist. All das, was zur Existenz des Daseins gehört, gehört ebenso 
wesentlich zur Wahrheit der Philosophie. Wenn wir das so sagen, so wissen 
wir das nicht in absoluter Gewissheit, wir wissen es auch nicht in einer 
Wahrscheinlichkeit, die nur der Gegenbegriff zu einer vorausgesetzten 
absoluten Gewissheit ist. All dieses wissen wir in einem Wissen eigener Art, 
das durch ein Schweben zwischen Gewissheit und Ungewissheit 
ausgezeichnet ist in einem Wissen, in das wir erst durch das Philosophieren 
hineinwachsen. Denn wenn wir das so hersagen, entsteht nur wieder der 
Schein apodiktischer Sätze: ohne dass man dabei beteiligt ist. Der Schein 
verschwindet wenn wir den Gehalt verwandeln. 


Aber wenn wir selbst nicht wissen, ob wir da philosophieren oder nicht, gerät 
da nicht erst alles ins Wanken? In der Tat. Es soll alles ins Wanken geraten. 
Wir können etwas anderes von uns aus gar nicht fordern. Das dürfte nur 
dann nicht geschehen, wenn uns versichert wäre, dass wir, dass jeder von 
uns ein Gott oder Gott selbst sei. Dann wäre auch schon die Philosophie 
schlechterdings überflüssig geworden und unsere Erörterung über sie erst 
recht. Denn Gott philosophiert nicht, wenn anders, wie es schon der Name 
sagt, Philosophie, diese Liebe zu ... als Heimweh nach… der Nichtigkeit, in 
der Endlichkeit sich halten muss. Philosophie ist das Gegenteil aller 
Beruhigung und Versicherung. Sie ist der Wirbel, in den der Mensch 
hereingewirbelt wird, um so ohne Phantastik das Dasein zu begreifen. 
Gerade weil diese Wahrheit solchen Begreifens ein Letztes und Äußerstes 
ist, hat sie die höchste Ungewissheit zur ständigen und gefährlichen 
Nachbarschaft. Kein Erkennender steht jeden Augenblick notwendig so hart 
am Rande des Irrtums wie der Philosophierende. Wer das noch nicht 
begriffen hat, der hat noch nie geahnt, was Philosophieren heißt. Das Letzte 
und Äußerste ist das Gefährlichste und Unsicherste, und dieses verschärft 
sich nun dadurch, dass dieses Letzte und Äußerste eigentlich 
selbstverständlich das Gewisseste für jedermann sein müsste, in welchem 
Schein denn auch die Philosophie auftritt. lm Taumel der Idee der 
Philosophie als absoluten Wissens pflegt man diese gefährliche 
Nachbarschaft des Philosophierens zu vergessen. 


Vielleicht erinnert man sich nachträglich in einem Kater daran, ohne dass 
diese Erinnerung entscheidend für das Handeln würde. Daher wird auch 
selten die eigentliche Grundhaltung wach, die dieser innersten 
Zweideutigkeit der philosophischen Wahrheit gewachsen wäre. Wir kennen 
das noch gar nicht -- diese elementare Bereitschaft für die Gefährlichkeit der 
Philosophie. Weil sie unbekannt ist und erst recht nicht wirklich, deshalb 
kommt es unter denen, die sich mit der Philosophie beschäftigen, aber nicht 
philosophieren, selten oder gar nie zu einem philosophierenden Gespräch. 



Solange diese elementare Bereitschaft für die innere Gefährlichkeit der 
Philosophie fehlt, so lange wird nie eine philosophierende 
Auseinandersetzung geschehen, wenn auch noch so viele Artikel in 
Zeitschriften gegeneinander losgelassen werden. Sie alle wollen sich 
gegenseitig Wahrheiten anbeweisen und vergessen dabei die eine wirkliche 
und schwerste Aufgabe, das eigene Dasein und das der anderen in eine 
fruchtbare Fraglichkeit hineinzutreiben. (pp. 28-29)

 

Filosoferen is aansluiten en zich openstellen voor de stemming die het 
bestaan kleurt en bepaalt. Die stemming die een basisstemming wordt 
genoemd, een fundamentele stemming, omdat ze het hele bestaan, het Da-
sein, vervult, of beter stuurt, noemt Heidegger de ‘verveling’. Hij noemt deze 
verveling zelfs ‘tiefe Langeweile’, diepe verveling, een verveling zonder 
bodem om op te landen. Religie en wetenschap geven te snel antwoorden 
om deze leegte in het bestaan te vullen, zonder er zich echt toe te 
verhouden, zonder besef van de vragen die deze leegte oproept. Heidegger 
noemt dat een nood, een nood, een gebrek dat noodzakelijk onder ogen 
moet worden gezien, maar daarvoor moet je de juiste vragen stellen. En als 
je die stelt komt het echte antwoord naar boven: we worden of we laten ons 
te weinig uitdagen door ons bestaan:

 

Aber vielleicht ist unsere Frage nach dieser Not im Ganzen noch nicht in die 
rechte Richtung gebracht. Wenn wir so keine Antwort finden auf unsere 
Frage nach einer Not im Ganzen müssen wir dann diese Frage kurzerhand 
aufgeben? Oder liegt es an der Art unseres Fragens, dass wir auf eine 
mögliche Antwort nicht aufmerksam werden? Wir fragen nach einer Leere im 
Ganzen, nach einer Not mithin, die schon gar nicht den Charakter der 
aufgezählten Nöte haben kann. Nicht dieses soziale Elend, nicht jene 
politische Wirrnis, nicht diese Ohnmacht der Wissenschaft, nicht jene 
Aushöhlung der Kunst, nicht diese Bodenlosigkeit der Philosophie, nicht jene 
Unkraft der Religion — nicht das ist die Not, dass diese oder jene Not so 
oder so bedrängt, sondern das zutiefst und verborgen Bedrängende ist 
vielmehr: das Ausbleiben einer wesenhaften Bedrängnis unseres Daseins im 
Ganzen. 


Das Ausbleiben der wesenhaften Bedrängnis des Daseins ist die Leere im 
Ganzen, so dass keiner mit dem anderen und keine Gemeinschaft mit der 
anderen in der wurzelhaften Einheit eines wesentlichen Handelns steht. Alle 
und jeder sind wir die Angestellten eines Schlagwortes, Anhänger eines 
Programms, aber keiner ist der Verwalter der inneren Größe des Daseins und 
seiner Notwendigkeiten. Diese Leergelassenheit schwingt am Ende in 
unserem Dasein, deren Leere ist das Ausbleiben einer wesenhaften 
Bedrängnis. Das Geheimnis fehlt in unserem Dasein, und damit bleibt der 
innere Schrecken aus, den jedes Geheimnis bei sich trägt und der dem 
Dasein seine Größe gibt. Das Ausbleiben der Bedrängnis ist das im Grunde 



Bedrängende und zutiefst Leerlassende, d.h. die im Grunde langweilende 
Leere. Dieses Ausbleiben der Bedrängnis wird nur scheinbar verdeckt, 
vielmehr gerade bezeugt durch die Umtriebe des heutigen Dahintreibens. 
Denn letztlich ist in all dem Organisieren und Programmbilden und Probieren 
ein allgemeines sattes Behagen in einer Gefahrlosigkeit. Dieses Behagen im 
Grunde unseres Daseins, trotz all der vielen Nöte, macht es, dass wir 
glauben, es nicht mehr nötig zu haben, im Grunde unseres Wesens stark zu 
sein. Wir mühen uns nur noch um anerziehbare Tüchtigkeiten. Die 
Gegenwart ist voll von Problemen und Fragen der Pädagogik. Durch 
Anhäufung deer Tüchtigkeiten sind jedoch Kraft und Macht nie zu ersetzen, 
sondern wenn hiermit etwas erreicht wird, dann die Erstickung von all dem. 
(p. 244)

 

Heidegger weet nu waarom hij filosofeert en wil filosoferen. De innerlijke 
grootheid van het bestaan, het Da-sein noopt hem ertoe. De leegte in ons 
bestaan, zichtbaar en ervaarbaar in de diepe verveling, maakt duidelijk dat er 
iets ontbreekt: het geheim, de drang om ons bestaan zo in te richten dat op 
de echte vragen een antwoord moet worden gezocht. Wat is de wereld, wat 
is de mens, wat is onze eindigheid, wat is onze eenzaamheid, en waarom 
leven we eigenlijk? Kortom wat is de zin van ons bestaan. Heidegger heeft 
veel woorden nodig om de (dringende) krachten die zich in ons Da-sein 
openbaren te omschrijven vanuit het denkproces zelf. Hij wil vanuit zijn 
thema en vanuit zijn gekozen object zelf deze krachten blootleggen en 
analyseren door ze tegen het licht te houden. Dus vanuit het Da-sein zelf 
nadenken, reflecteren, aan het licht brengen, dat klinkt dan zo:

 

Die tiefste, wesenhafte Not im Dasein ist nicht, dass eine bestimmte 
wirkliche Not uns bedrängt, sondern dass eine wesenhafte Bedrängnis sich 
versagt, dass wir dieses Sichversagen der Bedrängnis im Ganzen kaum 
vernehmen und vernehmen können. Und das darum, weil das unhörbar 
bleibt, was in solchem Versagen sich ansagt. Weil dies überhört wird, 
deshalb können wir nur noch und nur erst nachfragen. Ebenso aber wie der 
Leergelassenheit unseres Daseins müssen wir der mit ihr einigen 
Hingehaltenheit nachfragen, um so erst das volle Fragen nach einer tiefen 
Langeweile als Grundstimmung unseres Daseins zu gewinnen. 


Alles Versagen hat nur darin seine Schärfe, dass das darin Versagte in aller 
Härte als solches mit angesagt, d.h. in seiner Notwendigkeit angesagt und 
vorgehalten wird. Wenn wir aber heute diese wesentliche Not unseres 
Daseins, das Ausbleiben der Bedrängnis, nicht verstehen, dann muss das 
mit daran liegen, dass wir im vorhinein das im Versagen mit angesagte nicht 
zu hören und zu verstehen vermögen Wer sich nichts zumutet, kann nie um 
ein Versagen und Versagtsein wissen sondern er wiegt sich in einem 
Behagen, das hat, was es wünscht, und nur wünscht, was es haben kann. 
Doch so Wenig wir die angezeigte tiefe Leergelassenheit unseres Daseins als 



vorhanden feststellen konnten, sondern nur fragend auf sie aufmerksam 
machen durften, so sehr dürfen wir auch jetzt nu fragen: Was ist in diesem 
Ausbleiben der Bedrängnis, in diesem Sichversagen des Seienden im 
Ganzen mit angesagt? Welche bestimmte Hingehaltenheit kann zu dieser 
bestimmten Leergelassenheit gehören? Die spezifische Hingehaltenheit der 
tiefen Langeweile lernten wir kennen als Hingezwungenheit in die Spitze 
dessen, was das Dasein als solches ermöglicht, in den Augenblick. Mithin 
fragen wir: Welcher Augenblick kann und muss als das eigentlich 
Ermöglichende mitangesagt sein in jenem Sichversagen der Bedrängnis? 


Wozu muss das Dasein sich als solches entschließen, um den Bann jener 
Not — der Not des Ausbleibens der Bedrängnis im Ganzen — zu brechen, d. 
h. um jener tiefen Not überhaupt erst einmal gewachsen und für sie offen zu 
sein, um sie als bedrängende wahrhaft zu erfahren? Entsprechend jener 
Leere im Ganzen muss die äußerste Zumutung an den Menschen angesagt 
sein, nicht eine beliebige, nicht diese oder jene, sondern die Zumutung an 
den Menschen schlechthin. Was ist das? Dieses, dass dem Menschen das 
Dasein als solches zugemutet wird, dass ihm auf gegeben ist — da zu sein. 

Aber wissen wir das nicht alle? Ja und nein. Wir wissen es nicht, sofern wir 
vergessen haben, dass der Mensch, wenn er werden soll, was er ist, je 
gerade das Dasein sich auf die Schulter zu werfen hat; dass er gerade nicht 
ist, wenn er sich nur gerade im Geschiebe, und sei es noch so »geistig«, 
treiben lässt; dass das Dasein nichts ist, was man gleichsam im Wagen 
spazieren fährt, sondern etwas, was der Mensch eigens übernehmen muss. 


Weil wir aber der Meinung sind, es nicht mehr nötig zu haben, stark zu sein 
und uns der Gefahr entgegenwerfen zu dürfen, haben wir uns auch schon 
alle zusammen aus der Gefahrenzone des Daseins fortgeschlichen, in der wir 
vielleicht beim Übernehmen des Daseins uns überheben. Dass die 
Bedrängnis im Ganzen heute ausbleibt, zeigt sich vielleicht am schärfsten 
darin, dass vermutlich heute sich niemand mehr am Dasein überhebt, 
sondern dass wir es allenfalls noch zu Klagen bringen über die Misere des 
Lebens. Der Mensch muss sich erst wieder zu dieser Zumutung 
entschließen. Die Notwendigkeit dieses Entschlusses ist der Inhalt des 
versagten und zugleich angesagten Augenblickes unseres Daseins. 

Wozu also hat sich das Dasein zu entschließen? Dazu, dass es sich selbst 
erst wieder das echte Wissen um das verschafft, worin das eigentlich 
Ermöglichende seiner selbst besteht. Und was ist das? Dass dem Dasein als 
solchem immer wieder der Augenblick bevorstehen muss, in dem es sich vor 
sich selbst als das eigentlich Verbindliche bringt. Vor sich selbst — nicht als 
ein festes Ideal und starr aufgehängtes Urbild, sondern vor sich selbst als 
das, was sich gerade erst wieder die eigene Möglichkeit abringen und sich in 
einer solchen übernehmen muss. 




Was fordert also der in diesem Ausbleiben der Bedrängnis im Ganzen 
mitangesagte Augenblick? Dass er selbst verstanden und d.h. ergriffen 
werde als die innerste Notwendigkeit der Freiheit des Daseins. Mitangesagt 
ist die Notwendigkeit des Verstehens, dass allererst das Dasein sich wieder 
ins Freie bringen, als Da-sein begreifen muss. 


Mit dem Ausbleiben der wesenhaften Bedrängnis musste, wenn dieses 
Ausbleiben der Bedrängnis uns wirklich bedrängt, der Hunger nach der 
äußersten und ersten Möglichkeit dieses Augenblicks zusammengehen. 
Doch wir können nicht und nie objektiv und an sich behaupten und 
feststellen, dass diese Leere uns leerlässt und in eins damit uns in die Spitze 
dieses Augenblicks hinzwingt. Wir können das Schwingen zwischen der 
Weite dieser Leere und der Spitze dieses Augenblicks nicht feststellen, d.h. 
wir können diese tiefe Langeweile unseres Daseins nicht wie einen 
Tatbestand registrieren. Wir können nur fragen, ob am Ende diese tiefe 
Langeweile unser Dasein stimmt, d.h. wir können fragen, ob unsere heutigen 
alltäglichen Menschlichkeiten, unser Menschsein nicht in allem so ist, dass 
es -- in allem seinem Tun und Lassen und geblendet durch dieses -- der 
Möglichkeit des Aufsteigens jener tiefen Langeweile entgegenhandelt. Wir 
können nur fragen, ob der heutige Mensch jene Weite seiner verborgenen 
tiefsten Not einengt auf die Nöte, für die er alsbald eine Notwehr findet, um 
in dieser sich zu befriedigen und zu beruhigen. Wir können nur fragen, ob der 
heutige Mensch jene Spitze des schärfsten Augenblicks immer schon 
abgebrochen und umgebogen hat und stumpf macht und stumpf erhält 
durch die Eiligkeit seines Reagierens durch die Plötzlichkeit seiner 
Programme, welche Eiligkeit und Plötzlichkeit er mit der Entschlossenheit 
des Augenblicks zusammenwirft. 


Wir können jene tiefe Langeweile im Dasein des heutigen Menschen nicht 
feststellen, wir können nur fragen, ob der heutige Mensch nicht gerade in 
und durch alle seine heutigen Menschlichkeiten jene tiefe Langeweile 
niederhält, und das heißt, ob er nicht sein Dasein als solches sich verbirgt -- 
trotz all der Psychologie und Psychoanalyse, ja gerade durch die 
Psychologie, die sich heute sogar als Tiefenpsychologie ausgibt. Wir können 
jene tiefe Langeweile nur in solchem Fragen verstehen, ihr Raum 
verschaffen. Nach dieser Grundstimmung fragen heißt aber, nicht die 
heutigen Menschlichkeiten des Menschen weiterhin rechtfertigen und 
betreiben, sondern die Menschheit im Menschen befreien, die Menschheit 
des Menschen, d.h. das Wesen des Menschen befreien, das Dasein in ihm 
wesentlich werden lassen. Diese Befreiung des Daseins im Menschen heißt 
nicht, ihn in eine Willkür stellen, sondern dem Menschen das Dasein als 
seine eigenste Bürde aufladen. Nur wer sich wahrhaft eine Bürde geben 
kann, ist frei. Fragen nach dieser Grundstimmung -- das meint: fragen nach 
dem, was die Grundstimmung als solche zu fragen gibt. Nur in solchem 
Fragen vermögen wir uns dahin zu bringen, dass sich entscheidet, ob wir 



den Mut aufbringen zu dem, was diese Grundstimmung uns zu wissen gibt. 
Also müssen wir wirklich fragen, was sie uns zu fragen gibt, dem nachfragen, 
was uns in dieser Grundstimmung bedrängt und vielleicht zugleich als 
entscheidende Möglichkeit entschwindet. Dieses sollen wir verstehen, dem, 
worüber sich das Dasein in dieser Grundstimmung aussprechen will, zum 
Wort verhelfen — zu jenem Wort, damit wir kein Geschwätz vollführen, 
sondern zum Wort, das uns anspricht zum Handeln und zum Sein. Dieses 
Wort sollen wir verstehen, d.h. die Wahrheit der Grundstimmung auf diesen 
wesentlichen Gehalt entwerfen. (pp. 245-249)

 

Maar als je nu denkt dat we er dan zijn, kom je bedrogen uit. De 
basisstemming komt aan het woord in ons bestaan als diepe verveling, we 
voelen ons geroepen om de vragen uit het Da-sein op te pakken om zo onze 
vrijheid te verwezenlijken. Om zo aan onze roeping te beantwoorden en tot 
ons zelf te komen, in het licht van de taak die ons in deze tijd is opgedragen 
en die niet instemt met afleidingsmanoeuvres of goedkope antwoorden. 
Heidegger wil het Da-sein als een tovenaar, als een nieuwe magiër bezweren: 

 

Weit wesentlicher als der Scharfsinn und die Strenge der begrifflichen 
Durchdringung, die wir vielleicht benötigen und die der Wissenschaft 
gegenüber eigener Art bleibt, ist der Ernst, diese Fragen auf ihrem rechten 
Weg zu halten, damit sie dem dienen, was dem Philosophieren aufgegeben 
ist: nicht das Bewusstsein des Menschen zu beschreiben, sondern das 
Dasein im Menschen zu beschwören. Das Beschwören geschieht nicht 
durch eine Zauberei und mystische Schau, sondern durch die Nüchternheit 
eines begrifflichen Fragens, eines Fragens freilich, das im Unterschied von 
allem wissenschaftlichen Forschen nie in ein umgrenztes Gebiet sich 
hineinbringen und in dessen Gehege sich tummeln kann, sondern eines 
Fragens, das im Fragen allererst sich den Frageraum bilden muss und im 
Fragen allein ihn offenzuhalten vermag. (p. 258)

 

Heidegger komt tot de conclusie in de vorm van een in mijn ogen 
cirkelredenering: de mens luistert en stelt zich open voor het Da-sein, zijn 
eigen bestaan. Hij hoort en hij luistert. Hij ontdekt de basis-stemming, hij 
ervaart de verveling, hij maakt door de verveling kennis met het niets/het niet 
van het bestaan en de bodemloosheid ervan. Hij moet hierin in confrontatie 
met dit niets/niet een weg zien te vinden. Dat kan alleen maar door deze 
confrontatie tot in de kern te ervaren en er het beste van te maken. Dan krijgt 
hij ook de kans om de vrijheid te ervaren die zich door deze confrontatie 
openbaart. De mens hoeft niet de verkeerde weg in te slaan, dat wil zeggen, 
afleiding zoeken of voortijdige antwoorden die de confrontatie miskennen, 
ontkennen, veronachtzamen. Zo komt hij bij zijn omschrijving van de 
metafysica: 

 




Metaphysik — metaphysische Erkenntnis ist inbegriffliches Fragen, 
inbegrifflich in dem Doppelsinne: dass 1. je das Seiende im Ganzen in jeder 
metaphysischen Frage einbegriffen ist, und dass 2. je der metaphysisch 
Fragende in die Frage mit hineingenommen, von dem Fragen und dem 
Gefragten selbst mit betroffen ist. Getroffen und betroffen wird er nur dann, 
wenn der Mensch in seinem Dasein treffbar und in der Betreffbarkeit 
ergreifbar ist, wenn in seinem Wesen  die Möglichkeit der Ergriffenheit liegt. 
Diese Wesensmöglichkeit des Ergriffenseins gehört zum. Wesen des 
Menschen, sofern sein Da-sein immer — aber nicht nur — heißt: 
Gestimmtsein. Nur was von Hause aus überhaupt gestimmt ist, kann 
verstimmt sein. Was verstimmt ist, kann umgestimmt werden. Wo Stimmung, 
da ist Wandel der Stimmung und so auch Weckung vom Stimmung möglich. 
(p. 268)

 

Ons bestaan, het Da-sein is dus meteen een gestemd zijn, een ontstemd 
zijn, een stemming ervaren die niet als zodanig is vast te pakken omdat de 
diepe verveling de grondtoon ervan is. Maar waar zit dan het mysterie, waar 
het geheim, dat ons uit kan tillen buiten/boven die stemming? Waar is de 
lokroep van de uitdaging om de diepe verveling aan te gaan via een 
confrontatie? Waar komen we dan uit? Wat is dan de werkelijke en nieuwe 
taak van de mens. Die heb ik, eerlijk gezegd, niet in dit werk van Heidegger 
kunnen ontdekken. Het blijft bij draaien om de vragen en het voortdurend 
zichzelf bevragen als probleem. Tussen de regels door proef je wel een soort 
sentiment: een verlangen naar actie, naar daadkracht, naar een nieuwe 
toekomst. De huidige stromingen in de maatschappij boden/bieden die niet. 
Niet de wetenschap, niet de religie, niet de kunst. Maar wat dan wel? 
Heidegger zal enkele jaren later in de verdwazing vallen die velen met hem 
beleven: een nieuw rijk, eeuwigheid, een leider voor allen. Het zal een illusie 
blijken, een zeer duur betaalde illusie waar miljoenen slachtoffer van worden. 
Had hij niet iets concreter kunnen worden en de stap zetten naar een echte 
uitdaging – een echte toewijding aan – toewijding aan medemensen, aan de 
oplossing van hun concrete nood, in plaats van een idee dat uiteindelijk 
nergens toe leidde? Had hij niet gewoon christen kunnen blijven en zijn 
denken inzetten ten behoeve van het Rijk van God? Ook dat klinkt misschien 
als een illusie maar het is wel een streven dat – mits oprecht gedaan – 
vruchten kan opleveren en waarvoor ook de filosofie zich hard kan maken – 
door op een eigen wijze dit idee tegen het licht te houden. Bijvoorbeeld 
vanuit de vraag waarom in de geschiedenis van de mensheid, de mens altijd 
God of goden nodig heeft om zin te vinden in het leven?


John Hacking


mei 2022

 

bron:




 

Martin Heidegger, Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt - Endlichkeit - 
Einsamkeit, Frankfurt am Main 2018, (Klostermann)


*******


2022 Leven als spel 

De schrijver Friedrich Schiller, die een tijdje geleden leefde (ongeveer 250 
jaar), en die veel heeft nagedacht over vrijheid, kunst en invulling van het 
leven vanuit het beroep als schrijver, ziet in het fenomeen spel de 
mogelijkheid om invulling te geven aan het leven en daarbinnen aan het 
begrip vrijheid. Voor hem is kunst een soort vormgegeven vrijheid.  De 
kunstenaar maakt gebruik van de mogelijkheden die zich aandienen via het 
materiaal: de kunstenaar vormt de materie en gebruikt daarbij vormen en 
methodes om het idee dat hij/zij heeft om te zetten in een kunstwerk. Soms 
is de kunstenaar zo gegrepen door bijvoorbeeld een landschap, of een 
tragedie, dat hij/zij niet anders kan dan de verfkwast grijpen, of de pen, om 
het beleefde om te zetten in een schilderij of geschreven drama. Laat de 
kunstenaar daarbij echter zijn oren te veel hangen naar de geldende mode of 
de geldende moraal, dan is er sprake van minder vrijheid. De kunstenaar is 
dan eerder uitvoerder van de zogenaamde ‘goede smaak’, (een algemeen 
geaccepteerd beleven van kunstwerken): het kunstwerk schuurt niet, het 
roept alleen maar instemming op, het bevat geen kritische noten. 


De toeschouwer wordt behaagd en in slaap gesust. Van vrijheid van 
handelen bij de kunstenaar kun je dan eigenlijk niet meer spreken. Hij/zij kan 
en durft dan geen thema’s meer aan de orde te stellen die pijnlijk zijn, vragen 
en kritiek oproepen, die kortom controverse veroorzaken in de samenleving. 
Toch is dat laatste soms nodig als de bewegingen in de samenleving een 
kant op gaan die niemand (eigenlijk) graag wil: bijvoorbeeld het overheersen 
van het nuttigheidsdenken, alles moet nut hebben, het overheersen van een 
commerciële instelling, alles moet wat opbrengen op economisch terrein, het 
overheersen van de drang naar afleiding en vermaak, nooit is er een ledig 
moment waarin niets hoeft en niets moet. De filosoof Rüdiger Safranski 
beschrijft in een artikel over Schiller hoe deze in zijn tijd vrijheid, kunst en 
schoonheid beleefde. Hij schetst daarbij de tijd waarin Schiller leefde en wat 
zijn idealen waren. Hij schrijft over de wereld van de kunst en de vrijheid die 
daarbinnen kan worden beleefd, het volgende:


In der ästhetischen Welt feiert die Freiheit ihre Feste. Alles kommt heraus, 
kommt zu sich, zeigt sich so, wie es von sich aus ist, tritt ein in ein Spiel, 
worin jeder Mitspieler zu seinen besten Möglichkeiten ermuntert wird. Das 
muss nicht harmonisch sein, es kann auch tragisch enden. Und doch ist es 
ein Zusammenstimmen des Lebendigen in seinen starken Momenten. So ist 



eben das Leben, gestaltenreich, gefährlich und schön. Das ist der 
Schiller'sche Idealismus: wenn die Dinge und Menschen zu sich selbst 
kommen und in der vollendeten Gestalt ihrer Möglichkeit und Lebendigkeit 
ihr Spiel des Lebens auffuhren.


De kunstenaar in het bijzonder en de mens in het algemeen hebben de 
mogelijkheid om deze vrijheid die hun handelen en denken kleurt te 
ontdekken bij zichzelf. Zij zijn zelf de bron van deze vrijheid, gebaseerd op 
zelfacceptatie, aanvaarden wie je bent en wat je mogelijkheden zijn. Heb je 
eenmaal jezelf geaccepteerd, weet je wie je bent, dan ligt de wereld voor je 
open en kun je leven volgens je eigen opvattingen. Natuurlijk niet willekeurig, 
niet absoluut autonoom, alsof er geen anderen bestaan, maar in 
samenspraak en in samen leven met anderen die ook deel uitmaken van de 
wereld. Jouw subjectiviteit is daarbij een bron van inspiratie maar steeds in 
relatie met de andere subjecten. Intersubjectiviteit is dus van groot belang 
voor een harmonieuze samenleving. De nadruk op de eigen subjectiviteit, het 
eigen zelf, en de vrijheid die je hieraan kunt ontlenen, (een vrijheid die nooit 
autonoom kan zijn) is een uitvloeisel van de Verlichting waarbij het individu 
meer nadruk kreeg. De collectieve verbanden waaronder de religieuze 
instellingen, overkoepelende organisaties waarin het individu slechts weinig 
ruimte kreeg, zijn nu minder belangrijk. De mens ontdekt zichzelf als subject. 
Schiller legt hiervan als ooggetuige en als erfgenaam getuigenis af in zijn tijd. 
Het spel van het leven kan slechts gevoerd worden vanuit een zekere mate 
van vrijheid die gebaseerd is op de subjectiviteit van het individu. Safranski 
verwoordt dit zo: 


Zur Vollendung bringt Schiller diese Gedanken in seinem wahren 
Meisterstuck, dem bedeutendsten Werk der ästhetischen Philosophie 
überhaupt, in den Briefen Über die ästhetische Erziehung des Menschen von 
1794. Dort im fünfzehnten Brief findet sich jener Satz, auf den in dieser 
Abhandlung alles zuläuft und aus dem alles abgeleitet wird, was für Schiller 
am Kunstschönen von Belang ist. Es handelt sich um eine These mit 
weitreichenden Konsequenzen für das Verständnis der Kultur im Allgemeinen 
und der Moderne im Besonderen; eine These auch, mit der Schiller seinen 
Anspruch, durch ästhetische Erziehung die Krankheit der Kultur kurieren zu 
können, recht eigentlich begründet. Diese berühmte These lautet: „Um es 
endlich einmal herauszusagen, der Mensch spielt nur, wo er in voller 
Bedeutung des Wortes Mensch ist, und er ist nur da ganz Mensch, wo er 
spielt."

De mens is dus een speler, hij speelt, en als hij niet kan spelen, is er 
nauwelijks sprake van menszijn. Menszijn komt dus in de ogen van Schiller 
overeen met vrijblijvend kunnen spelen, in vrijheid kunnen deelnemen aan 
verschillende spelen, zonder dat je leven ervan af hangt. Safranski 
onderschrijft dat dit een uitspraak is met verreikende gevolgen voor het 
begrijpen van onze samenleving en onze cultuur, speciaal ook onze moderne 



samenleving. Het spel en het spelen staat namelijk onder druk. De mens 
speelt niet meer vrijblijvend (genoeg) – hij zit (te vaak) gevangen in een 
serieuze modus, een harnas waarin nut, geld, prestatie, productie leidend 
zijn. Ondanks de beloftes ontstaan na de industriële revolutie dat wij met zijn 
allen minder zouden gaan werken (door inzet van techniek, robots en andere 
hulpmiddelen) is het tegendeel het geval. De meeste mensen moeten nog 
hard werken om hun dagelijks brood te verdienen. De meeste mensen 
hebben nauwelijks invloed op de gang van zaken in de maatschappij waarin 
zij leven. Mensen met nauwelijks een bestaansminimum bevolken grote 
delen van onze aarde. Honger heerst alom, droogte, corruptie, 
mensenrechtenschendingen, en op veel plaatsen ook conflicten en oorlog. 
Ook in de tijd van Schiller speelt oorlog een belangrijke rol en zijn er velen 
arm en afhankelijk. En heerst de gedachte dat alles nuttig moet zijn. Schiller 
constateert in zijn tijd reeds waar het fout gaat. Safranski schrijft, hiernaar 
verwijzend – ook met het oog op onze tijd: 


Wenn das so ist, kann die Kurzformel für den Krankheitsbefund im 
Umkehrschluss nur lauten: Die Moderne begünstigt nicht mehr den 
spielenden Menschen und darum droht sie unmenschlich zu werden. Es ist 
also noch nicht das Entscheidende über die Moderne gesagt, wenn man auf 
die Folgen der Arbeitsteilung, auf die Fragmentierung des Menschen und die 
Vorherrschaft der bloß theoretisch-wissenschaftlichen Kultur hinweist. 
Vielmehr ist die Moderne auch und vor allem eine Kultur, die unter dem 
Diktat der Nützlichkeit steht. Die Moderne ist ernst, sie spielt nicht, erklärt 
Schiller, sie hat keinen Sinn für schöne Zwecklosigkeit. Er beschreibt sie als 
geschlossenes System der Zweckrationalität und der instrumentellen 
Vernunft, als eine Gesellschaftsmaschine, fast schon als jenes „stählerne 
Gehäuse", als welche sie Max Weber ein Jahrhundert später bezeichnen 
wird: Der Nutzen, schreibt Schiller, „ist das große Idol der Zeit, dem alle 
Kräfte fronen und alle Talente huldigen sollen. Auf dieser groben Waage hat 
das geistige Verdienst der Kunst kein Gewicht, und, aller Aufmunterung 
beraubt, verschwindet sie von dem lärmenden Markt des Jahrhunderts." 
Schiller bestimmt den Begriff des Spiels als Freiheit vom Zwang und als 
Gegensatz zum bloß nützlichen Handeln, genauer: zu einem Handeln, das 
seinen Zweck nicht in sich selbst, sondern außer sich hat. Was tun wir 
eigentlich wenn wir spielen?


Spel vindt in onze samenleving plaats op velerlei manier: bijvoorbeeld de 
rituelen in diverse organisaties, ook religieus, zijn een vorm van spel. Sport is 
een andere vorm van spel (leren samenspelen en agressie kanaliseren). In 
plaats van oorlog voeren voetballen we met elkaar. De symbolisering van 
onze angst voor de dood, voor ziektes en verval (ook in de beeldende kunst, 
film, het theater, de dans) is een vorm van spel waarbij het ‘naakte realisme’ 
(namelijk de confrontatie met al deze ellende en onze reactie daarop) wordt 
gerelativeerd of in een ander daglicht geplaatst. Het kan ons helpen om wat 



meer afstand te nemen van al deze gruwelijke feiten, het kan ons helpen om 
er mee om te leren gaan zonder dat we vervallen in wanhoop en cynisme. 
Safranski verwoordt dit laatste zo:


Wenn man die ernsten Zwänge der Natur, die Triebe also, und die Zwänge 
der lebensdienlichen und lebenserhaltenden Nützlichkeit unter dem Begriff 
des Realitätsprinzips zusammenfasst, dann bedeutet "Spiel" befristete 
Entmachtung des Realitätsprinzips, eine Lockerungsübung für Herz, Sinn 
und Verstand, welche im Treiben der Triebe und in der Walkmühle der 
nützlichen Arbeit eingeschränkt und gefesselt sind. Gegen die Gewalt der 
Triebe bedeutet solche spielerische Lockerung: Zivilisierung, Sublimierung. 
Gegen den Zwang der lebenserhaltenden Nützlichkeit bedeutet Lockerung: 
Sinn für das Überflüssige, Hingabe ins Zwecklose oder Selbstzweckhafte, 
Verspieltheit statt Zielstrebigkeit.


Het nutteloze, het spelen zonder doel, zonder effectbejag, zonder nut voor 
het een of ander, enkel spelen om het plezier van het spel, dat is vaak ver te 
zoeken in onze maatschappij. Voetbalwedstrijden ontaarden soms in 
vechtpartijen, spelers krijgen belachelijke vergoedingen op hun bankconto 
gestort omdat ze ‘bijzonder’ zijn en boven de middenmoot uitsteken. Sport is 
op veel vlakken al lang gaan spel meer maar een serieuze business waar 
miljoenen in omgaan en waar weer anderen de rekening voor moeten betalen 
zoals de slaaf-arbeiders in Qatar die in de gloeiende hitte voetbalstadions 
moeten bouwen voor een wereldkampioenschap. Schiller zou trouwens nooit 
hebben kunnen bedacht welke ontwikkeling de sport als spel zou 
doormaken of welke spelmogelijkheden door de digitale ontwikkelingen 
bevorderd zouden worden. Voor Schiller lag de nadruk vooral op de kunst als 
spel. Safranski vat dit treffend samen met oog voor de huidige 
maatschappelijke situatie waarin het spel als spel veel meer is gaan 
betekenen, en niet alleen maar op een positieve wijze: 


Die Kunst und das Spiel. Sie gehören zusammen, aber das Spiel umfasst 
weit mehr als die Kunst. Doch wenn Schiller das Spiel als Therapie der Kultur 
vorschlagt, denkt er fast ausschließlich an die schönen Künste. Sein Befund, 
dass die Moderne den spielenden Menschen nicht ermuntert und 
begünstigt, mag auf das Schicksal der Künste in der bürgerlichen 
Gesellschaft zutreffen; bedenkt man aber, dass im Zeitalter der 
elektronischen Massenmedien die Dimension des Spiels sich ungeheuer 
ausgeweitet hat, muss man zu dem Schluss kommen, dass sich Schillers 
Utopie der spielenden Gesellschaft auf überraschend banale Weise 
verwirklicht hat. Im Zeitalter des Fernsehens und der digitalen Bilderfluten 
verbringt man wachsende Anteile des Lebens in der Welt des Scheins, auch 
wenn es meist nicht mehr der schöne Schein ist, der da lockt. In den 
„ernsten" Lebensbereichen der Politik und Ökonomie sind inzwischen auch 
Spielertypen gefragt und Inszenierungen machen sich überall geltend. 




In de politiek lijkt het soms meer om het spel te gaan op de tv: aandacht 
krijgen voor het eigen standpunt, niet omdat dat zo belangrijk is, maar het 
gaat enkel om aandacht. Talkshows over allerlei onderwerpen: het spel 
waarin de spelers kunnen laten zien dat ze meespelen in het debat, de 
actualiteit, de show-bussiness, de sport, de corona-pandemie, de politiek. 
Veel is buitenkant, echte analyses ontbreken, want het format is 2-3 minuten. 
Daarin kun je niet specifiek gedetailleerd en genuanceerd zijn. Programma's 
die dieper op en materie ingaan en die meer tijd en vooral ook meer 
deskundigheid en geld nodig hebben worden wegbezuinigd onder allerlei 
voorwendsels (ze bereiken geen jong publiek bijvoorbeeld). Zo wordt ons 
medialandschap een verzameling opportunisten die alleen maar onder het 
mom van een thema met zichzelf bezig zijn. Een groot narcistisch spel. 


Safranski stelt dat de strenge realistische kijk op de dingen, de kijk beperkt 
door de kritiek van wat kan, mag en zou moeten, (een omschrijving van het 
realiteitsprincipe) verdwijnt achter de horizon van het idee dat het leven en 
het optreden in het openbaar ook een spel is. Het 'doen alsof' dat 
kenmerkend was voor het esthetische spel, wordt nu ook toegepast op veel 
andere terreinen van het leven. De media laten dit als beste zien. Hij schrijft: 

Die ursprünglich ästhetische Haltung des „als ob" dehnt ihren legitimen 
Geltungsbereich, wo sie zur Spielregel gehörte, aus. Das Realitätsprinzip 
verliert seine strenge Miene. Die Medienkultur bewirkt Lockerungen bis hin 
zur Bereitschaft, sich gehen zu lassen. Traditionelle Verbindlichkeiten lösen 
sich auf, werden Geschmacksache und der schlechte Geschmack bekommt 
ein gutes Gewissen. Die Spielfelder erstrecken sich inzwischen fast über den 
ganzen Raum des gesellschaftlichen Betriebs. Das hat Schiller nicht geahnt 
und er hatte es sich als Erfüllung seiner Utopie auch nicht gewünscht. Er 
dachte bei dem Satz „der Mensch ist nur da ganz Mensch, wo er spielt" vor 
allem an das edle Spiel der Kunst. Als Arzt der Kultur wollte er der 
Gesellschaft eine Spieltherapie verordnen. Dass die Lust am Spiel aber 
selbst zu einer Krankheit werden konnte. hat er sich nicht träumen lassen.

Reclames op tv die spelers moeten werven om een financieel gokje te 
wagen, online-casino’s, bekende sporters die worden ingezet om anderen te 
verleiden tot gokken, ook op de uitslag van voetbalwedstrijden, het zijn 
ontwikkelingen waar een prijskaartje aanhangt. (Sommige voetballers 
verdienen bij door vals spel). Net als met roken worden mensen verslaafd en 
kost dat de maatschappij heel veel geld. Een overheid die dit toestaat laat de 
bevolking op een onverantwoorde wijze over aan haar eigen lusten en lasten, 
alsof alleen de consument zelf in staat is om de goede keuzes te maken. Dat 
is meestal telkens weer een illusie. De verleiding is vaak te groot, net als de 
verleiding voor jongeren (en ouderen) om alternatieve en bekende drugs uit 
te proberen (tijdens een festival of op een feestje). 


De criminaliteit veroorzaakt door de productie, de verkoop en het 
consumeren van drugs, zal pas stoppen als er géén verdienmodel meer is en 



als er géén consumenten meer zijn die zich laten verleiden. Elke gebruiker 
heeft in feite een (klein) aandeel in de vele doden die er vallen als er 
afgerekend wordt tussen de bendes die de markt beheersen. Jouw coke-
gebruik heeft rechtstreeks te maken met de gruwelijke beelden van 
opgehangen mensen aan bruggen in Mexico omdat deze criminelen totaal 
niets - ontziend zijn waar het tegenstanders betreft. De corruptie, 
veroorzaakt door deze handel in drugs – ook in de Nederlandse samenleving 
– is erger dan een gezwel. Velen zijn er niet tegen bestand omdat het snelle 
geld lokt. Wat begon als een spelletje op een feestje, een pilletje hier of daar, 
een snelle kick, een manier om 5 uur muziek en dans vol te houden, kan 
ontaarden in een levenshouding die eerder ziekelijk te noemen is. Hoe ga je 
hierna verder, met en in je leven? Wordt dit de norm, de normale gang van 
zaken? Als je het even niet ziet zitten, of denkt het niet vol te kunnen houden, 
of als je vindt dat je beloond moet worden na al je inspanningen op je werk, 
in je studie, of als compensatie voor relaties die stuk lopen…aan de drank, 
aan de drugs, aan het gokken, aan het ‘vreten’ slaan? 


Leven als spel wordt zo een spel met een andere inzet: je gezondheid, je 
levensmoed, je levenslust, je toekomst staat letterlijk op het spel. Misschien 
heb je de spelregels niet begrepen, zijn ze niet goed geformuleerd zodat je 
ze niet goed kent, ga je teveel uit van je eigen ongenoegen, en teveel ook 
van de verleiding die anderen je voorhouden omdat ze weten dat ze aan jou 
veel geld kunnen verdienen, wie zal het zeggen? Als je als subject de bron 
bent van je eigen vrijheid (in relatie met anderen), dan zou je die vrijheid ook 
anders kunnen inzetten om het spel des levens te leiden, te spelen, te 
vervolmaken, opdat jij en opdat je relaties met anderen er baat bij hebben. Je 
hebt alles te verliezen en je kunt heel veel winnen, als je het spel maar goed 
speelt. En als je het niet alleen kunt, kun je ook anderen vragen je te helpen, 
kun je afkijken hoe anderen het spel spelen en hoe zij dit tot grote kunst 
verheffen. 


John Hacking

12 mei 2022


Rüdiger Safranski, „Schönheit ist Freiheit in der Erscheinung“. Friedrich 
Schiller: Der Denker des Schönen und der Freiheit. der blaue reiter 49 (2022): 
Schöne Theorie, p. 18-21


******


2022 Metaforen: bril op de werkelijkheid 

In de exacte wetenschap heeft men het meestal niet op het gebruik van 
metaforen om een positie of standpunt te verduidelijken. De inzet van een 



metafoor weerstreeft meestal de ‘exactheid’ van een verklaring die bouwt op 
(wiskundige en logisch rationele) elementen, waar geen speld tussen te 
krijgen is. Filosofen daarentegen en andere schrijvers maken vaak dankbaar 
gebruik van een metafoor om hun verhaal te vertellen en te illustreren.  De 
filosoof Annemarie Pieper schetst in Die Sprache von Bildern in der 
Philosophie. Hans Blumenbergs Metaphorologie, een artikel over Hans 
Blumenberg, een derde weg hoe metaforen in te zetten in het discours. 
Blumenberg was een uitgesproken voorstander van het gebruik van 
metaforen waarbij fantasie een van de bouwstenen is om nieuwe metaforen 
te ontwikkelen. Pieper schrijft: 


Hans Blumenberg (1920-1996) hingegen forderte jenseits der 
Metaphernfeindlichkeit des Logikers einerseits und der propädeutischen 
oder essenziellen Verwendung von Metaphern durch den 
Erkenntnistheoretiker andererseits eine neue Lesart philosophischer Texte: 
die sogenannte Metaphorologie, die sich mit der Bedeutung von Bildern 
befasst. Es ging ihm dabei um den Nachweis, dass Metaphern als 
Paradigmen im Sinn von Wirklichkeit erschließenden Verstehensmustern 
unverzichtbar für die Deutung philosophischer Thesen sind. Durch den 
Wirklichkeitsgehalt bildhafter Ausdrucke erhalten philosophische Theorien 
einen stärkeren Bezug zur Lebenswelt. Blumenberg betreibt seine 
Philosophie nicht unter Aus- oder Einschluss von Metaphern, sondern 
spricht als Interpret aus einer übergeordneten Sicht über Metaphern und ihre 
Unbegrifflichkeit. Metaphern sind das zentrale Thema seines gesamten 
Werks, durch das er Ergebnisse zu Tage fördert, die quer zu philosophischen 
Standardinterpretationen stehen und zu völlig neuen Einsichten fuhren. Odo 
Marquard hat ihn deshalb als “Verfasser dickleibiger Problemkrimis" 
bezeichnet.


Blumenberg zet de metafoor in als instrument om de werkelijkheid te leren 
verstaan vanuit een nieuw perspectief, omdat andere brillen om naar de 
werkelijkheid te kijken, niet altijd het gewenste resultaat opleveren. Dat 
nieuwe perspectief heeft dan voornamelijk betrekking op de relatie tussen 
het eigen leven, de leefwereld van het individu, en ontwikkelingen die zich in 
de maatschappij manifesteren, maar die niet met de geldende theorieën zijn 
te duiden of vallen te verklaren. De inzet van nieuwe metaforen kan zo tot 
nieuwe inzichten leiden. Voor Blumenberg is de inzet van metaforen een 
begaanbare weg in de filosofie, een weg die zonder metaforen niet denkbaar 
is. Daarom ontwikkelt hij een nieuw concept, dat van de metaforologie. 
Pieper beschrijft dat zo:


Die Kreativität der Fantasie war für Blumenberg ein fundamentaler Baustein 
für seine Konzeption einer Metaphorologie. In philosophiegeschichtlich breit 
angelegten Untersuchungen sollte geklärt werden, “unter welchen 
Voraussetzungen Metaphern in der philosophischen Sprache Legitimität 



haben können". Er wirft die Frage auf, ob es “absolute Metaphern" gibt, für 
die ein logisch-begriffliches Äquivalent nicht konstruierbar ist, was dazu 
nötige, das Verhältnis von Logik und Fantasie, Begriff und Bild ganz neu zu 
bedenken. Der Metapher komme eine eigenständige Funktion dort zu, wo 
ein philosophisch relevanter Sachverhalt begrifflich nicht fassbar sei, 
gleichwohl aber auf andere Weise sprachlich angemessen artikuliert werden 
könne. (…) Es handle sich um eine “vérité à faire“, eine Wahrheit, die durch 
die Einbildungskraft erfunden werden müsse und gerade wegen ihrer 
Bildhaftigkeit zu überzeugen vermöge. Die Fantasie produziert Vorstellungen, 
die es zum Beispiel erlauben, den Kosmos wie ein Staatswesen und dieses 
wiederum wie ein organisch gewachsenes Konglomerat zu beschreiben, 
oder dazu ermuntern, die Wechselfalle des Lebens durch die Schiffs- und 
Reisemetapher zu erhellen.


Creativiteit, fantasie, flexibiliteit in denken en waarnemen, buiten de kaders 
leren te denken, niet vasthouden aan het eigen gelijk, niet aan de eigen 
opvattingen en waarnemingspatronen, niet alleen aan de denkmodellen die 
vertrouwd zijn en waarop je meent te moeten kunnen bouwen, is nodig om 
op deze weg van de metaforen verder te geraken. De metafoor die nieuw is 
en die verbindend werkt doordat deze leefwereld en gebeurtenis verbindt, 
schept zo een nieuwe mogelijkheid van waarnemen. Door de metafoor ga je 
pas echt zien, ga je verbanden zien, die voorheen onzichtbaar waren of waar 
je over heen keek omdat je niet open genoeg ervoor stond. De metafoor als 
een vorm van ‘waarheid’ om te doen – net zoals vrijheid ontstaat, al gaande 
de weg. Zoals de spreuk luidt: “Er is geen weg naar vrijheid, vrijheid is de 
weg.” De metafoor is in die zin meer dan een bril, meer dan een poging om 
nieuwe ontwikkelingen te zien en te duiden, te verklaren en te verstaan. Het 
voorbeeld van de Copernicaanse omkeer wordt aangehaald als een wijze 
van kijken naar de mens en de wereld, naar de plek van de aarde in de 
kosmos, om ten diepste te begrijpen dat de mens niet het middelpunt is van 
het heelal en dat niet alles om de aarde draait. Dat heeft ook veel met 
beleving, met zingeving en met duiding van de eigen existentie te maken. 
Welke plek neem je in, waar sta je voor, en waar moet het naar toe? Martin 
Heidegger baseerde zijn denken voor een groot deel op abstracte begrippen 
als het ‘Zijn’ en het ‘zijnde’, maar wat dat voor de relatie met mijn concrete 
leven betekende, maakte hij niet altijd evengoed zichtbaar. Hij bleef hangen 
in ‘algemeenheden’ zoals ‘zorg’, ‘zijn ten dode’, en andere omschrijvingen 
om dat concrete leven aan te duiden. Wat ik er zelf hier en nu mee kan en 
mee zou moeten, bleef vaak als vooronderstelling onzichtbaar. Blumenberg 
bewandelt een andere weg, Pieper schrijft: 


Absolute Metaphern sind gleichsam Ein-Wort-Mythen. Anders als Ober- und 
Letztbegriffe, die sich - wie die Ausdrücke “das Seiende" oder “die 
Menschheit" – auf eine abstrakte Totalität an sich unbestimmt bleibender 
Gegenstande beziehen, enthalten absolute Metaphern in komprimierter Form 



eine Geschichte, die in unterschiedlichen Zusammenhängen auf vielfaltige 
Weise erzählt werden kann. "Die absolute Metapher", so Blumenberg, 
“ springt in eine Leere, entwirft sich auf der tabula rasa des theoretisch 
Unerfüllbaren." Als Platzhalter für die immense Fülle des Wirklichen, die aus 
formellen Gründen in geschlossenen Begriffssystemen keinen Platz findet, 
bezieht die Metapher lebensweltliche Versatzstücke in philosophische 
Theorien mit ein und vermittelt dadurch die fantasiegestützte Vorstellung 
eines komplexen Ganzen. Ein solches ist zwar empirisch nicht herstellbar, 
wohl aber bietet es als Netzwerk von Sinnzusammenhangen 
Orientierungshilfen für die unendliche Vielfalt von Verstehens- und 
Gestaltungsmöglichkeiten der Lebenswelt an, die nicht nur kognitiv, sondern 
auch ästhetisch befriedigen. 


De metafoor is eigenlijk een soort sleutel om deurtjes in de complexe en 
gedifferentieerde werkelijkheid te openen zodat er een nieuwe kijk mogelijk 
wordt en een stukje nieuwe horizon zichtbaar wordt. Mij spreekt dat 
bijzonder aan omdat ook in de kunst een dergelijke wijze van benaderen pas 
echte inzichten oplevert. Hoe maak je bijvoorbeeld nefaste gevolgen van een 
ontwikkeling zichtbaar als veel partijen hierbij betrokken zijn en er belang bij 
hebben dat de status quo gehandhaafd blijft. Het klimaatprobleem en de 
veranderingen daarbinnen is een goed voorbeeld. De kunstenaar / filosoof 
kan met goed getroffen nieuwe metaforen zichtbaar maken waartoe 
ontwikkelingen kunnen leiden, ook al is dat niet wetenschappelijk grondig 
bewezen en berust veel op opnames en op fantasie. Alle literaire beschrijven 
van een ‘utopia’, of een ‘dystopia’, leunen op nieuwe metaforen en nieuwe 
verkenningen van een werkelijkheid die allen een fantastische component 
dragen. De verhalen van Jules Verne bijvoorbeeld, hoe absurd en vergezocht 
ze toen ook mochten klinken, toen hij ze neerschreef, hebben nu, anno 2022, 
veel meer realiteit gekregen dan tijdens hun ontstaan. Fantasie baant de weg 
naar de toekomst en naar de oplossing van problemen die positieve 
ontwikkelingen in de weg staan. Wat nu nog onbegrijpelijk, onkenbaar en 
misschien zelfs absurd klinkt in de ogen van een wetenschapper, burger of 
politicus, hoeft dat over 10 à 15 jaar niet meer te zijn. Pieper schrijft over de 
intenties van Blumenberg: 


Am Ende von Schiffbruch mit Zuschauer präzisiert Blumenberg im Kapitel 
“Ausblick Auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit" sein Konzept von 
Metaphorologie. Er mochte die Verwendung von Metaphern in der 
Philosophie als einen Spezialfall von Unbegrifflichkeit nachweisen, wobei er 
Unbegrifflichkeit nicht als Mangel verstanden wissen will, als Fehlen eines 
Begriffs, sondern als Charakteristikum einer  ursprünglicheren authentischen 
Bewusstseinsleistung, durch die eine der Begriffsbildung vorausgehende 
Beziehung zur Lebenswelt hergestellt wird. Wer Metaphern als Leitfossil 
benutzt, dem erschließt sich nach Blumenberg eine “archaische Schicht des 
Prozesses der theoretischen Neugier". Er gelangt an den Ursprung 



philosophischen Wissenwollens, der das Motiv für sämtliche 
Wissensbildungs- und Begriffsprozesse enthalt. (…) Vom wissenschaftlichen 
Standpunkt aus wird die Metapher freilich als Störfaktor wahrgenommen, 
weil sie die Erkenntnisse, die mittels bewahrter Denkschemata - wie etwa 
das Reiz-Reaktionsmuster oder das Kausalprinzip - gewonnen sind, über 
den Haufen wirft und damit die Einheit der Welt sowie der Erfahrung von Welt 
zu sprengen droht. Doch für Blumenberg ist diese Sprengkraft der Metapher 
notwendig, um einer Verarmung unseres Wissens durch die Fokussierung 
auf Begriffe und Formeln vorzubeugen. Indem sie “den Reichtum ihrer 
Herkunft, den die Abstraktion verleugnen muss", konserviere, befriedige die 
Metapher unser Bedürfnis nach lebensweltlicher Sinngebung. Im Übrigen 
habe der Vorwurf der Ungenauigkeit, der Metaphern seitens des begrifflichen 
Denkens gemacht werde, eine Entsprechung in der Ungenauigkeit höchster 
abstrakter Begriffe - wie Sein, Geschichte, Welt -, die sich auf eine unserer 
Erfahrung nicht zugangliche Totalität bezogen. Die Metapher stelle den 
Kontakt zu unserem vor- und unbegrifflichen Wissen her, ohne das rationale 
Konstrukte als reine Spekulation in der Luft hangen wurden.


De metafoor is dus niet alleen een mogelijkheid om vanuit een nieuwe bril 
naar de werkelijkheid te kijken, maar hij is een ook brug, hij vervult een 
brugfunctie tussen ons begrijpelijk en voor-begrijpelijk kennen van de 
werkelijkheid en de ontwikkelingen daarbinnen. De metafoor levert een 
ervaring van zinvolheid omdat de beschouwer inzichten verwerft die hij/zij 
eerst niet had. Het kwartje valt, en dat geeft vreugde. Opeens wordt een 
nieuwe weg zichtbaar, een nieuwe route met nieuwe mogelijkheden. De 
uitdaging is nu, om op basis van creativiteit en fantasie, nieuwe metaforen te 
ontwerpen, te bedenken, te scheppen. En uitdagingen liggen er genoeg: in 
de politiek, in het sociale leven, in de wetenschap, in de steden en dorpen 
op aarde waar armoede heerst, geweld, onderdrukking, oorlog. Oorlog 
voeren is in die zin een onderneming die alleen maar verliezers kent: de 
oorlog vreet zijn eigen kinderen op en er blijft niets over om van te genieten, 
want de steden liggen plat en de kerkhoven liggen vol met lijken. Achter 
blijven ‘legers’ van treurenden, van diep gekwetste en geraakte 
overlevenden, soms vol haat naast de bergen van verdriet die ze met zich 
mee torsen. Iedereen die achter een leider aanloopt die alleen maar leugens 
kan produceren om zijn eigen waanidee te rechtvaardigen, dat de oorlog 
gerechtvaardigd zou zijn, is meer dan dom. Hij/zij gaat zijn eigen ondergang 
met open ogen tegemoet. Hij/zij staat voor de afgrond en denkt dat de weg 
verder loopt omdat de ogen gesloten zijn en de leider roept. Zelf zal die 
leider zich niet opofferen voor dit ‘hoge’ doel, net zo min als de 
haatpredikers die hun aanhangers met bomgordels de massa insturen om 
via deze weg in het paradijs te belanden. Deze voorbeelden maken duidelijk 
– ook door de beeldspraak van ‘platgebombardeerde steden’, ‘graven’, 
‘lijken’, ‘bomgordels’, (zeker tegen de achtergrond van de actualiteit) hoe 



beelden kunnen werken in tegenstelling tot (abstracte) begrippen, die de 
werkelijkheid reduceren tot rasterachtige schema’s. Pieper schrijft: 


Dabei wird den Lesern Blumenbergs anschaulich vor Augen geführt, worin 
die Überlegenheit des Bildes gegenüber dem Begriff besteht: Das Bild macht 
aufgrund der Vielfalt seiner Verwendungsweisen den ganzheitlichen 
Zusammenhang von Welt und Mensch kaleidoskopartig sichtbar. Der Begriff 
hingegen reduziert die Viel und Mehrdeutigkeit der metaphorischen Rede auf 
ein abstraktes Raster, das als bloßes Konstrukt zwar kein Gegenstand der 
Erfahrung ist, gleichwohl aber dazu beitragt, dass wir unsere Lebenswelt 
nicht als ein blind zusammengewürfeltes Zufallsprodukt wahrnehmen, 
sondern als ein in sich komplettes Gebilde, dem ein Sinn - in der doppelten 
Bedeutung des Wortes - innewohnt.


De dreigingen waar wij als mensen aan blootstaan, ook in onze concrete 
samenleving, krijgen door het beeld in de krant en op tv en social media een 
concreet gezicht. Een boerderij waar alle varkens of kippen worden geruimd 
met duizenden kadavers spreekt boekdelen. Een kerkhof in Brazilië waar 
elke dag honderden doden bijkomen (zoals een dik jaar geleden) door het 
coronavirus, een aantal dat maar niet lijkt te stoppen, weerspreekt elke 
tegenstander van vaccinatie dat er niks aan de hand zou zijn. Partijen zoals 
FVD (Fanatiek voor Demagogie) die in reclamespotjes een hele serie 
‘nationale’ gebeurtenissen en grootheden presenteren, alsof het alleen een 
‘Nederlandse’ zaak zou zijn, met ‘Nederlanders’ (ook al bestond het land 
toen nog niet) doen alsof dit allemaal identiteit bepalend is voor de eigen 
partij. Terwijl ze zelf nog nooit een vinger hebben uitgestoken om een kleine 
bijdrage te leveren aan het welzijn van ons land en zijn bewoners. 

Het beeld kan worden ingezet om te overtuigen maar ook om te liegen, of 
om het publiek met valse sentimenten over te halen naar het eigen 
standpunt. De metafoor kan op veel manieren worden ingezet en er zijn geen 
garanties vooraf dat de werkzaamheid ervan voor velen dan ook positief 
uitpakt. Nu de oorlog van de Russische dictator openlijk steunen, is 
hetzelfde als zeggen dat je voor een dictatuur bent, maar je maakt daarmee 
ook duidelijk dat er voor jou in een democratie geen plaats is. Politici bij wie 
dit kwartje nog niet is gevallen zijn net zo dom als in de 30er jaren in de 
Weimarrepubliek in de vorige eeuw. Met ‘democratische’ middelen en 
knokploegen en intimidatie de verkiezingen winnen en dan na een paar 
maanden het hele politieke systeem ontmantelen en vervangen voor een 
dictatuur. 


De zondebok als afleidmanoeuvre en als willig slachtoffer waar anderen hun 
ressentiment op bod kunnen vieren, hun minderwaardigheidscomplexen en 
hun ingehouden woede, omdat hen niet recht wordt gedaan in deze 
maatschappij. We zien het weer voor onze ogen gebeuren, we geloven het 
niet, we willen het niet zien, de mens kan toch niet zo slecht en verdorven 



zijn? Rusland, China, de leiders zijn toch niet zo gek, dat ze een 
wereldoorlog riskeren? De mens is een bekrompen wezen, de schrijver 
Cioran, heeft er zijn leven aan gewijd om dat te betogen, en deze 
bekrompenheid kan leiden tot de ergste rampen. Maar het tegendeel is ook 
het geval: de mens kan ruimhartig, ruimdenkend en empathisch optreden 
waardoor velen gered kunnen worden. Inzetten van metaforen, van fantasie 
en van durf om de mens verder te brengen op de weg van welzijn en 
persoonlijk welbevinden – en dat niet alleen voor een bevoorrecht groepje – 
of enkel per land – is een uitdaging die wij kunnen oppakken. Met beide 
handen. We hebben een wereld te winnen. 


John Hacking 

12 mei 2022


Annemarie Pieper, Die Sprache von Bildern in der Philosophie. Hans 
Blumenbergs Metaphorologie, in der blaue reiter 49 (2022): Schöne Theorie, 
p. 68-71


*******


2022 Theoria  

Het zal wel aan mijn leeftijd liggen dat ik niet meer zo warm loop voor telkens 
iets nieuws in het onderwijs en onderzoek ten behoeve van de leerlingen en 
hun prestaties. Of ten aanzien van ons werkzame leven, hoe dat ingericht 
moet worden om een burn-out en andere klachten te voorkomen. Ik heb 
eerder het gevoel dat (net als bij studenten) telkens het wiel opnieuw moet 
worden uitgevonden. Maar dat is een gevoel, geen feit. Afgelopen 
vrijdagmiddag leidde ik een workshop in het kader van de Wellbeing week 
(3-7 oktober 2022) op de Radboud Universiteit. De workshop getiteld 
‘innerlijk landschap’ ging over de ontdekking wat je allemaal met een 
bepaald materiaal kunt doen om jezelf uit te drukken. Inzet was niet de 
ontdekking van je eigen identiteit (al leek de titel daar wel naar te verwijzen - 
een lokkertje dus). Inzet was net het loslaten van je ego, het loslaten van het 
idee dat je iets moois moet maken, of dat je jezelf beter kunt leren kennen. 
Geïnspireerd door de Chinese en Japanse landschapskunst, waar het ego 
geen enkele rol speelt, heb ik aan het begin van de workshop de deelnemers 
uitgelegd hoe ik dat zie. Het materiaal pastel, oliepastel, aquarel-pastel en 
harde Koh-I-Noor-stiften en papier, nodigt uit tot ontdekken. Ontdekken hoe 
het materiaal zich verhoudt tot elkaar, hoe het te benutten is en wat er 
gebeurt als je er mee aan de slag gaat. De fascinatie van de kleuren etc. Ik 
heb kort wat technieken uitgelegd. Het is een vorm van werken waarin vooral 
de hand een belangrijke rol speelt. Natuurlijk is het altijd de hand als je aan 
het schilderen en tekenen gaat. Maar vaak zit het hoofd daartussen en 
dicteert het hoofd het proces en veroorzaakt de frustratie als niet blijkt te 



lukken wat je je had voorgenomen. In de kunst was het daarom gebruikelijk 
dat je oefent tot je een ons weegt en daarmee de werkzaamheid van het 
hoofd frustreert en uiteindelijk uitschakelt. Het ego doet dan niet mee en je 
kunt vrij en onbevangen je object tegemoet treden. Meestal is dat een lange 
weg. Natuurlijk kon dat in de workshop niet bereikt worden: dat loslaten van 
het ego. Maar desalniettemin is het goed om een keer deze gedachten 
gehoord te hebben. Zeker bij studenten die de hele dag in de weer zijn om 
zich te moeten bewijzen. Niet alleen in hun studie maar ook op sociaal 
gebied. Het materiaal pastel nodigt uit om met je handen te werken en dat 
kan alle kanten opgaan, zeker als je geen vooropgezet idee hebt. De 
studenten gingen dus aan de slag. Al heel snel was het stil en werd er met 
aandacht gewerkt. De meesten maakten de vellen papier (50x65 cm) een 
stuk kleiner door het vel twee keer te vouwen. Was een dergelijk groot 
oppervlak een te grote uitdaging? Ik heb het hun niet gevraagd en heb alles 
laten gebeuren. Het ging tenslotte niet om het resultaat maar om het proces. 
De meesten kwamen er al snel achter dat de kleinere oppervlak toch te klein 
was en begonnen daarom aan het invullen van de andere drie vierkanten. Na 
een dik uur ging men tevreden en voldaan naar huis: zo bezig zijn had hen 
goed gedaan. Even iets heel anders dan presteren in een klasomgeving of 
achter een computer. 


De filosoof Byung-Chul Han beschrijft in Vita contemplativa oder von der 
Untätigkeit (2022) dat in onze samenleving contemplatie en het ‘niets-doen’ 
grotendeels verdwenen is. We maken geen pas op de plaats meer. We staan 
niet meer stil bij wat we aan het doen zijn en waarom we iets ondernemen. Ik 
chargeer  natuurlijk maar ik vermoed dat zijn pleidooi waardevol is in een 
samenleving die soms op hol lijkt te zijn geslagen. Opvallend vind ik dat 
problemen die optreden en die het individu overstijgen meteen bij de 
overheid worden gelegd. Die moet het dan maar oplossen. De meeste politici 
kiezen voor de korte termijn en denken nauwelijks na over effecten op de 
lange termijn. Veel handelen is effectbejag, windowdressing, ‘kijk mij nou, 
hoe goed ik ben’ etc. etc. Daar is uiteindelijk niemand mee gediend. We 
‘manifesteren’ onszelf via de sociale media, Twitter als spraakbuis voor mijn 
identiteit, likes als bevestiging van mijn ego. Maar de inhoud ontbreekt, het is 
allemaal ijdelheid, ijdelheid der ijdelheden, lucht dus, soms stank.

Han pleit voor een beschouwend leven. Ook studenten zouden hier veel 
meer mee gediend zijn in plaats van het najagen van de waan van de dag. 
Universiteiten gaan er prat op dat de wetenschap de bakens uitzet en de 
route bepaalt. Maar ook de wetenschap maakt niet alle beloftes waar en kan 
niet zoals de goochelaar uit zijn hoed het konijn met de oplossingen toveren. 
Dat is vaak een lange en moeizame weg. Los de uitstoting van stikstof maar 
eens op zodat alle partijen tevreden zijn. Of als onderdeel daarvan het 
mestprobleem bij de boeren. Hoewel dat laatste volgens mij gewoon een 
kwestie is van geld, investeren in materiaal om mest te mengen, te laten 
drogen en op een natuurlijke manier te verspreiden. Ook een kwestie van 



goede wil en doorzetten. De vernietigde natuur heeft ook een prijs en als je 
dat doorrekent in het mestverhaal kan de oude wijze van mest verspreiden 
(via injectie) waardoor elke andere vorm van leven in de grond vernietigd 
wordt, wel eens heel duur uitpakken. Idem dito het gebruik van insecticiden 
en andere gifstoffen. De boeren krijgen niet alleen Parkinson, ook de 
insecten leggen het loodje etc. etc. Alles is met alles verbonden en ingrijpen 
in het ene gebied heeft meteen effecten op talloze andere gebieden. Als 
alleen de eigen beurs telt betalen weer anderen de prijs voor deze fixatie. 
Daarom is een pas op de plaats nodig en is een andere houding nodig: 
beschouwen, bekijken wat je aan het doen bent en wat er van komt als je 
niet echt nadenkt en echt reflecteert. Han schrijft dat dit beschouwen al 
eeuwenoud is en het bepaalde de oorspronkelijke relatie van de mens tot de 
wereld. Onze relatie tot de wereld is er nu vooral een van ingrijpen, 
manipuleren, beheersen. Alsof alles gemaakt en geregeld kan worden. Wat 
een illusie. De wal keert het schip en misschien is het al te laat - hebben we 
onze invloed zo sterk laten gelden dat we nu de prijs gaan betalen. Ook het 
woord theorie dat in de wetenschap een bijzondere status heeft gekregen 
had in de oorspronkelijke relatie tot de wereld een andere plek en een andere 
inhoud. Han schrijft:


Als das Schauen das primäre Verhältnis des Menschen zur Welt war, hatte er 
noch einen Bezug zum göttlichen Sein ohne Mangel. Das griechische Wort 
theoría (Schauen) bezeichnet ursprünglich jene Festgesandtschaft, die zu 
einem fernen Ort zog, um einem Götterfest beizuwohnen. Die Schau des 
Göttlichen ist theoría. Theorós heißt der Festgesandte. Theoroi sind 
begeisterte Gottesschauer. Ein festlich gesteigertes Schauen macht den 
Zuschauer zum theorós: »Aischylos meinte eine größere und auch in ihrer 
Ungeheuerlichkeit feierlichere Schau, wenn er anstatt theatés für Zuschauer 
theorós sagte.«124 Philosophen sind insofern auch theoroi, als sie Sorge 
tragen für die Erkenntnis des Göttlichen. Der alexandrinische Gelehrte 
Harpokration beschreibt die theoroi wie folgt: »Theoroi werden nicht nur die 
Zuschauer genannt, sondern auch diejenigen, die zu den Göttern gesandt 
werden, und überhaupt nannte man so die, die die göttlichen Geheimnisse 
bewahrten oder für göttliche Dinge Sorge trugen.«125 Wenn Aristoteles den 
bíos theoretikós, das kontemplative Leben zur göttlichen Tätigkeit erhöht 
und in ihm die vollendete Glückseligkeit ansiedelt, hat er zweifellos die 
kultische Gottesschau der theoría im Blick: »Und da ist endlich Aristoteles, 
der die theoría des Philosophen keineswegs mit einer beliebigen Schau, 
sondern mit der von Olympia, zu der tatsächlich theoríai ausgesandt worden, 
und mit der der Dionysosfeste vergleicht. Unabhängig von jeder kultischen 
Beziehung findet er darin das Göttliche.«126


Zum bíos theoretikós ist der Mensch fähig, weil er »etwas Göttliches in sich 
hat«. Aristoteles betont ausdrücklich, dass Götter nicht Handeln: »Von den 
Göttern glauben wir, dass sie die glücklichsten und seligsten Wesen sind. 



Aber was für Handlungen soll man ihnen beilegen? Etwa Handlungen der 
Gerechtigkeit? Wäre es aber nicht lächerlich, sie Verträge schließen und 
Depositen zurückerstatten zu lassen und dergleichen mehr? Oder 
Handlungen des Mutes, wobei sie vor Fürchterregendem standzuhalten und 
Gefahren zu bestehen hatten, weil es schön ist, solches zu tun? Oder 
Handlungen der Freigebigkeit? Aber wem sollen sie geben? Es wäre ja 
absurd, wenn sie Geld oder dergleichen zu vergeben hatten. Was hieße 
ferner Mäßigkeit bei den Göttern? Es wäre doch ein plumpes Lob, dass sie 
keine schlechten Begierden hätten. So mögen wir nehmen, was wir wollen, 
alles, was zur Tugendübung gehört, muss als klein und der Götter unwürdig 
erscheinen. Und doch hat man immer geglaubt, dass, sie leben, also tätig 
sind; denn Niemand denkt, dass sie schlafen wie Endymion. Nimmt man 
aber dem Lebendigen jenes Handeln und noch viel mehr das Schlafen, was 
bleibt dann noch außer dem Betrachten?«127 Die Tätigkeit Gottes, die an 
Seligkeit alles übertrifft«, ist die betrachtende (theoretiké). Die betrachtende 
Tätigkeit ist insofern eine Untätigkeit, eine kontemplative Ruhe, eine Muße 
(schoIé), als sie im Gegensatz zum tätigen Leben (bios politikós) nicht 
handelt, das heißt, ihren Zweck nicht außerhalb ihrer selbst hat. In der 
Untätigkeit als Muße bezieht sich das Leben auf sich selbst. Das Leben ist 
nicht mehr von sich selbst entfremdet. So verknüpft Aristoteles den bíos 
theoretikós mit der Autarkie: »Auch was man Autarkie nennt, findet sich am 
meisten bei der Betrachtung.«128 Erst die vita contemplativa verspricht die 
göttliche Selbstgenügsamkeit, die vollkommene Glückseligkeit.

Die Geschichte vollendet sich in dem Moment, in dem das Handeln ganz 
dem Schauen weicht, nämlich im Sabbat der Untätigkeit. Der Anblick eines 
Menschen, der tief versunken vor einem Kunstwerk steht, bewegt den 
Philosophen George Santayana zu der dezidiert philosophischen Annahme, 
dass »alle Anstrengungen der Menschen und die ganze Geschichte darauf 
zielen, wenn überhaupt, dann einzig im Schauen gekrönt zu werden«.129


123 Hans-Georg Gadamer, Die Aktualität des Schönen. Kunst als

Spiel, Symbol und Fest, Stuttgart 1977, S. 52.

124 Ebd., S. Ill.

125 Zitiert in: Hannelore Rausch, Theoria. Von ihrer sakralen zur

philosophischen Bedeutung, München 1982, S. 17.

126 Karl Kerényi, Antike Religion, München/Wien 1971 S. Ill.

127 Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1178b., übersetzt van O. Gigong.

128 Ebd., 1177a.

129 Zitiert in: Josef Pieper, Glück und Kontemplation, München 1957, S. 
108.


bron: Byung-Chul Han, Vita contemplativa oder von der Untätigkeit, Berlin 
2022, (Ullstein), p. 71-73




De theoreticus was dus een ‘godschouwer’ het goddelijke beschouwen en 
ook de goden gaven zich over aan de beschouwing, aan een contemplatief 
leven. Han verwijst ook naar de invulling van de Joodse sabbat als moment 
in de tijd om te beschouwen. Als wij in onze samenleving alle dagen gelijk 
maken, alle dagen werkdagen, alle dagen prestatiedagen, dan hebben we 
een wezenlijk onderdeel van ons leven verloren. Dan lopen we, zo vermoed 
ik, met open ogen de afgronden in die wij zelf hebben geschapen met ons 
handelen en ons manipuleren van de wereld. Alles willen bepalen en invullen, 
alles willen beheersen en zo ons veilig voelen, alles inzetten op morgen, het 
nieuwe, het toekomstige dat ons moet gaan redden is in mijn ogen een 
illusie. Niemand kan Messias zijn, en elke politicus die zich zo presenteert is 
per definitie een oplichter en charlatan. Als je als aanhanger van dergelijke 
figuren de waan van de dag najaagt en je laat verblinden door mooie praatjes 
loop je als een rat achter de rattenvanger aan. We weten allemaal hoe dit 
dan afloopt. Han verwijst ook naar Friedrich Nietzsche die een pleidooi houdt 
voor de ‘akkerbouwers van de geest’, mensen die de werkelijkheid vanuit 
een beschouwend perspectief benaderen. Niet de gejaagden en 
opgejaagden die in elke nieuwigheid een vorm zien van zelfbevestiging: een 
nieuwe auto = dat ben ik, kijk mij etc. Een diploma = kijk eens hoe goed ik 
ben etc. Alsof alles wat je bereikt en presteert meteen afstraalt op je identiteit 
waardoor je dan een goed gevoel krijgt, een ego-boost. Dat is morgen 
meteen weer over want na een nachtje slapen komt er een nieuwe dag met 
nieuwe problemen en uitdagingen. En dat een leven lang. Vermoeiend. 
Uiteindelijk een heilloze weg. Han schrijft:


Es ist fragwürdig, ob die Fortexistenz der Menschheit auf der Erde 
tatsächlich davon abhängt, dass die Freiheit dauernd neu bestätigt wird, 
dass neue Anfänge unaufhörlich in die Welt gesetzt werden. Das Pathos des 
Neuen und des Neuanfangs entwickelt destruktive Züge, wenn es nicht von 
jenem anderen Geist gehemmt wird, den Nietzsche „Genius des Meditation“ 
nennt. Gerade Nietzsche als Denker der Umwertung aller Werte lehnt die 
blinde Emphase des Neuen ab. Er erkennt zwar die Prediger des Neuen an, 
aber er verliert die Notwendigkeit des kontemplativen Lebens nie aus dem 
Blick. So setzt er den Predigern des Neuen die großen kontemplativen 
Geister entgegen, die er »Ackerbauer des Geistes« nennt: »Die stärksten und 
bösesten Geister haben bis jetzt die Menschheit am meisten vorwärts 
gebracht: sie entzündeten immer wieder die einschlafenden Leidenschaften 
– alle geordnete Gesellschaft schläfert die Leidenschaften ein -, sie weckten 
immer wieder den Sinn der Vergleichung, des Widerspruchs, der Lust am 
Neuen, Gewagten, Unerprobten, sie zwangen die Menschen, Meinungen 
gegen Meinungen, Musterbilder gegen Musterbilder zu stellen. Mit den 
Waffen, mit Umsturz der Grenzsteine, durch Verletzung der Pietäten zumeist: 
aber auch durch neue Religionen und Moralen! Die selbe >Bösheit< ist in 
jedem Lehrer und Prediger des Neuen [... ]. Das Neue ist aber unter allen 
Umständen das Böse, als das, was erobern, die alten Grenzsteine und die 



alten Pietäten umwerfen will; und nur das Alte ist das Gute! Die guten 
Menschen jeder Zeit sind die, welche die alten Gedanken in die Tiefe graben 
und mit ihnen Frucht tragen, die Ackerbauer des Geistes.«165 Zu den 
Ackerbauern des Geistes zahlt Nietzsche jene »großen Moralisten« wie 
Pascal, Epiktet, Seneca oder Plutarch. Dass unsere Zeit arm an solchen 
Ackerbauern des Geistes ist, ist Nietzsche zufolge dem Verlust der vita 
contemplativa geschuldet. 


165 Friedrich Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft, Gesammelte Werke, 
Kritische Studienausgabe, a. a. O., Band 3, S. 376.


bron: Byung-Chul Han, Vita contemplativa oder von der Untätigkeit, Berlin 
2022, (Ullstein), p. 88-89


Contemplatie is dus hoognodig. Dat kun je zelf. Dat heb je helemaal zelf in 
de hand. Een dag in de week niks doen is een goed begin. Peter Sloterdijk 
schrijft dat wij als mensen antropopoëtische wezens zijn, ik citeer:

Mensen bestaan als antropopoëtische wezens. Wat ze ook doen, het maakt 
deel uit van hun lokale antropodicee. Zij helpen hun menswording - en hun 
afzetting tegenover het onmenselijke - vooruit door zich aan te passen aan 
wat ze zich met betrekking tot iets hogers in zichzelf ‘wijsmaken’. Sinds lang 
zijn ze zich ervan bewust dat er iets aan hen kleeft wat boven hen uitgaat. 
Blaise Pascal resumeert de ervaring van het naar-boven-geopend-zijn in de 
uitspraak: ‘De mens overstijgt de mens oneindig.’(Pensées, 1670 §434)

bron: Peter Sloterdijk, Theopoëzie. De hemel tot spreken brengen. Vertaling 
Mark Wildschut, Amsterdam 2021, (Boom), pag. 69


Daarmee ben ik weer bij mijn stokpaardje aangeland: de rol van de poëzie (in 
mijn leven). Als wij mensen zijn die ten diepste poëtisch zijn en die inbreng 
vertalen in zingevings-systemen, waaronder religies, wetenschap, politiek, 
kunst, etc. dan betekent dit dat poëzie ook een manier kan zijn om ons leven 
meer contemplatief te maken. Als wij zoals Pascal stelt geopend zijn naar het 
ons overstijgende,  zoals het Japanse en Chinese landschap open staat voor 
de sacrale dimensie van de wereld, dan zijn we bij deze uitgenodigd om ons 
innerlijk landschap te laten kleuren door die dimensie van de wereld die ons 
overstijgt, die ons kan dragen en die ons zin kan geven in de vorm van 
betekenissen die ons ons hele leven kunnen begeleiden en ondersteunen. 
Ook als het een keer tegenzit en als de wereld een grote afgrond dreigt te 
worden. Kunst (als handwerk) en poëzie zijn begaanbare en tevens 
contemplatieve wegen. Waarom niet deze richting ingeslagen? 


John Hacking

8 oktober 2022




*******


2022 Dingwelt 

Dingwelt: de wereld van de dingen, de mensen en de dood…

Im Westen war das Fremde lange Zeit Gegenstand gewaltsamer 
Ausschließung oder Vereinnahmung. Es war nicht präsent im Inneren des 
Eigenen. Und heute? Gibt es noch das Fremde? Derzeit gibt man sich gerne 
dem Glauben hin, alle glichen irgendwie einander. So verschwindet das 
Fremde wieder aus dem Inneren des Eigenen. Vielleicht wäre es nicht von 
Nachteil, daran zu glauben, dass es tatsachlich jenes Land gibt, „wo einer, 
der ,ich' sagt, schleunig in die Erde versinkt". Es ist heilsam, einen Raum für 
das Fremde bei sich freizuhalten. Das wäre ein Ausdruck der Freundlichkeit, 
die es auch möglich macht, dass man sich anders wird.

Uit: Vorwort in: Byung-Chul Han Abwesen. Zur Kultur und Philosophie des 
Fernen Ostens, Merve Verlag Berlin 2007, Pag. 7


Wat is de wereld, wat is de mens? Het lijkt vanzelfsprekend te zijn wat 
wereld en wat mens zijn inhoudt. Maar is dat wel zo? Wie ben jij en in welke 
wereld leef jij, en in welke wereld beweeg je jezelf voort? Is dat zo helder? 
Velen zijn op zoek naar zichzelf in een voortdurend veranderende wereld. 
Identiteit is geen vanzelfsprekendheid. Als ik zeg ‘ik ben…’ (vul maar in) is 
dat ook één maar aspect van wie je werkelijk bent, en wat is in deze 
werkelijk? Kortom meer vragen dan antwoorden. Misschien ben je een aantal 
dingen maar dan nog val je niet samen met jezelf omdat je via je geest een 
nieuwe ruimte kunt scheppen, je reflecteert en je staat als het ware soms 
buiten je zelf. Je kijkt naar jezelf en je kunt afstand nemen van jezelf. 
Misschien is dat laatste, zeker als het zwart wit wordt geformuleerd wel een 
illusie. Een vorm van zelfbedrog. Je denkt dat je afstand neemt van jezelf 
maar datgene of diegene die afstand neemt ben je tenslotte toch weer zelf. 
Je mind maakt als het ware luchtspiegelende kringen in je voorstellingen – 
die we dan gedachten noemen, maar die geen eigenstandig, zelfstandig 
bestaan hebben…ze komen en ze gaan, ze vervliegen net zo snel weer als 
ze opkomen. Je kunt proberen vast te leggen wat je denkt en wat je 
overweegt, maar dat is slechts een aftreksel, een probeersel gegoten in de 
vorm waarin jij ze mededeelt aan anderen. Via taal en via andere uitingen 
staat ons meestal niet meer ter beschikking om onze gedachten te ordenen, 
te formuleren, te communiceren. 


Taal is voor de meesten het meest vanzelfsprekende om met elkaar te 
communiceren over wat je denkt (en voelt) en hoe je de wereld ervaart. Voor 
de kunstenaar zijn er bijvoorbeeld meer vormen van communicatie 
beschikbaar: dans, schilderen, beeldhouwen, muziek, en de nieuwe digitale 
middelen. Maar zoals Joseph Beuys al stelde: ieder mens is een kunstenaar, 
in ieder mens schuilt een kunstenaar. Je hoeft het alleen maar op te pakken, 



je hoeft je zelf alleen maar te uiten zoals jij je wilt uiten en de hele wereld 
staat daarbij tot je beschikking. Daarom geloof ik ook dat in elk mens heel 
veel potenties schuilen om te ervaren en om te delen en te communiceren. 
Jezelf vinden, jezelf ontdekken, jezelf exploreren, misschien is dat wel een 
groot deel van wat we leven noemen. Maar het draait natuurlijk niet alleen 
om jezelf. De relaties met anderen zijn bouwsteen en kern van je bestaan. 
Anders kun je net zo goed een steen zijn. De anderen en de ander, alles wat 
niet zelf is, vormt evengoed wie je bent en maakt de inhoud uit van je wezen. 
Byung-Chul Han, de filosoof die hierover heeft nagedacht stelt dat het 
andere en het vreemde van wezenlijk belang zijn voor de visie op jezelf. 
Zonder dat andere en die ander ben je eigenlijk een soort zombie. De nadruk 
op een ego, op een identiteit, die vastligt, die vaststaat, is eigenlijk in mijn 
ogen een vorm van perverse domheid met verschrikkelijke gevolgen als de 
daad bij het woord wordt gevoegd. Kijk maar bijvoorbeeld naar al die politici 
die een nationalistische (en soms extreemrechtse) agenda erop na houden 
waarin ‘volk’ en ‘vaderland’ de status krijgen van iets heiligs – wat dat dan 
ook moge zijn. Alsof er zoiets als een volk bestaat dat gedurende de eeuwen 
zichzelf is gebleven en waarin al het vreemde is geweerd omdat het 
zogenaamd niet ‘volkseigen’ was. Zo gauw je in deze termen gaat denken 
ben je meteen verwant aan het ideologische gedachtengoed van de nazi’s en 
we weten waartoe dit denken heeft geleid. 


Veel westerse filosofen weten ook wel dat identiteit geen vorm van materie 
is, dat ego, vloeiend kan zijn en dat bewustzijn ook in beweging is, maar 
toch houden velen vast aan een onderscheiding tussen ego (c.q. bewustzijn) 
en datgene waarop het bewustzijn gericht is, de zogenaamde subject-object 
onderscheiding. Byung-Chul Han illustreert dit aan de hand van het 
voorbeeld van Hegel die naar de bergen kijkt en daar zijn eigen mening over 
heeft. Hij noemt dit soort denken antigrav: 


Die Antigravität ist der Grundzug der abendländischen Seele, ja des  
abendländischen Denkens. Auf seiner Reise im Berner Oberland erscheinen 
Hegel die Berge als “ewig tote Massen", die eine “einförmige und in die 
Länge langweilige Vorstellung: es ist so" hervor rufen. (noot 52) Das Träge 
und Schwere der Materie langweilt Hegel. Auch angesichts des 
Gletscherbachs, der durch die Gesteinsmassen herabstürzt, befällt Hegel 
eine tiefe Langeweile. Hegel spricht vom “ewigen Geräusch“ das 
“demjenigen, der nicht daran gewohnt ist und der so Mehrere Stunden 
daneben fortgeht, zuletzt Langeweile verursacht". Gefallen findet Hegel 
dagegen am Staubbach bei Lauterbronnen. Van seinem Anblick entzückt, 
schreibt.er in seinem Tagebuch: "(...) das anmutige, zwanglose, freie 
Niederspielen dieses Wasserstaubs [hat] etwas Liebliches. (... ) der Gedanke 
an den Zwang, an das Muß der Natur [bleibt] entfernt, und das Lebendige, 
immer sich Auflösende, Auseinanderspringende (…) ewig sich Fortregende 
und Tätige bringt vielmehr das Bild eines freien Spieles hervor." Der 



Staubbach bei Lauterbronnen ist zwar auch an sich seelenIos. Aber aufgrund 
seines aufsteigenden Wasserstaubs erweckt er den Eindruck als wäre er 
beseelt. d. h. antigrav. Die Antigravität ist der Grundzug des Hegelschen 
„Geistes“. Der Schein eines “freien Spiels", des ”ewig sich Fortregenden und 
Tätigen" tauscht einen Geist vor. Diese Antigravität des Wassers, die Quasi-
Geistigkeit dieser unbeseelten Materie fasziniert Hegel offenbar. 


(Noot 52): 52 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Tagebuch der Reise in die 
Berner Oberalpen, in: Karl Rosenkranz, Georg Wilhelm Friedrich Hegels 
Leben, Berlin 1844, S. 470-490, hier: S. 483


Uit: Byung-Chul Han Abwesen. Zur Kultur und Philosophie des Fernen 
Ostens, Merve Verlag Berlin 2007, pag. 83-84


Tegenover dit denken dat antigrav is, een denken dat eigenlijk wil beheersen, 
en dat graviteit niet echt onderkent,  stellt Byung-Chul Han het prograv 
denken. Graviteit is een vorm van kracht die onze immanente wereld 
beheerst. Die kracht kun je ook anders tegemoet treden: je laten meevoeren 
door deze kracht, niet ertegen in gaan, geen verzet, geen obstructie tegen 
deze kracht. Uiteindelijk is deze kracht ook veel sterker, hoeveel we ook 
bedenken om de graviteit te beheersen en te manipuleren. Hegel is verrukt 
over het feit dat de waterdamp en de mist boven het water uitstijgt, boven 
het water dat neerstort en dat aan de graviteit beantwoordt. Byung-Chul Han 
noemt dat een vorm van quasi-geest – de werkzaamheid van een 
geestkracht die er eigenlijk geen is. Hoeveel mist zich ook vormt boven de 
waterval, hoeveel waterdamp er ook omhoog stijgt, uiteindelijk is deze net zo 
onderworpen aan de zwaartekracht als het neervallende water. Han pleit 
voor een houding die zich aanpast aan de kracht van de graviteit: meegaan 
in het grote geheel dat de wereld is. De reflectie die inzet om te beheersen 
roept daarom veel weerstand op in de wereld: de dingen tonen zich 
weerbarstig. Met geweld moet de aarde worden onderworpen, beheerst, 
uitgebuit, geplunderd. Kijk naar de winning van bodemschatten. Het meest 
duidelijke voorbeeld. Achter blijven verwoeste delen aarde, vervuild, 
braakliggend, gaten in de aarde. 


Voor veel oorspronkelijke bewoners in die gebieden zoals de Amazone 
bijvoorbeeld lijkt het alsof de aarde met geweld is verkracht. Letterlijk is dat 
ook zo. Als meren vol giftige afvalstoffen overlopen, als de dammen breken, 
hebben hier miljoenen last van en zijn velen getroffen in hun voorziening van 
drinkwater en irrigatie. Grote bedrijven en hun omgekochte politici staan 
meestal niet vooraan om dan de schade te vergoeden. De voorbeelden zijn 
talloos. Planten, dieren, en de oorspronkelijke bevolking hebben geen stem, 
worden niet gehoord of ze worden genegeerd. En als ze teveel protesteren 
vermoord. De jacht op actievoerders in de Amazone is onder Bolsonaro 



alleen maar toegenomen, idem het aantal moorden. Protesteren kan je je 
leven kosten. 


Han kiest een andere route in zijn denken en laat zich inspireren door een 
denken dat in het Oosten eeuwenoud is: 

Das fernöstliche Denken ist dagegen prograv. Über unterschiedliche 
philosophische Schulen hinweg wird gelehrt, dass man sich den natürlichen 
Gegebenheiten der Dinge anzuschmiegen und sich aufzugeben, sich zu 
vergessen habe zugunsten der Gesetzmäßigkeit der Welt-Immanenz. Vor 
allem erhebt es sich über die Sphäre der Subjektivität, über das dichotome 
Verhältnis van Materie und Geist. Das fernöstliche Denken ist insofern 
prograv, als es sich dem Gewicht der Welt anzuschmiegen sucht. Es lehrt, 
dass erst das Streben Widerstände erzeugt. In einer Abwandlung des Wortes 
von Kleist wäre zu sagen: In dem Maße, als die Reflexion dunkler und 
schwächer wird, tritt die Grazie der Welt, ja die Grazie der Dinge immer 
strahlender und herrschender hervor. Die Progravität lasst die Welt-
Immanenz in ihrer Anmut, in ihrer natürlichen Ordnung hervorscheinen, die 
verdrängt würde, wo das Bewusstsein sich vordrängt. Zhuangzi würde 
sagen, dass man, statt vom Baum der Erkenntnis erneut zu essen, den 
Genuss von seiner Frucht rückgängig zu machen hätte.

Byung-Chul Han Abwesen. Zur Kultur und Philosophie des Fernen Ostens, 
Merve Verlag Berlin 2007, Pag. 87-88


In eerste instantie kan dit denken dat Han bepleit vreemd overkomen omdat 
het haaks staat op alles wat in onze economie en ons economisch denken 
dat op winstmaximalisering is gebaseerd, plaatsvindt. De verheerlijking van 
de ‘groei’, doen alsof de doelen tot aan de hemel reiken, korte termijn 
denken, geen oog hebben voor de gevolgen voor het nageslacht, eigen 
beurs eerst, etc etc. Dit denken is nog niet de wereld uit. De grove winsten 
die grote bedrijven nu maken met speculatie en de handel in grondstoffen, 
voedsel, energie en water maken dit meer dan duidelijk. Veel politici zwijgen, 
stellen dit niet aan de kaak, ontwerpen gunstige regels voor dit soort 
bedrijven, en dat komt alleen maar, zo vermoed ik, omdat ze onder invloed 
staan van deze clubs. Het lijkt op corruptie, ook als ze geen geld ontvangen 
maar wel later commissaris worden van een dergelijk bedrijf. Zo is de wereld 
van de belanghebbenden innig met elkaar verbonden. Alle mooie praatjes 
ten spijt. Het wereldvoetbaltoernooi is een voorbeeld bij uitstek van deze 
verbondenheid en de onwil van de organisatoren om de duizenden dode 
arbeiders financieel te compenseren door hun families te steunen, maakt dit 
alleen maar extra zichtbaar. De mammon regeert, de wereld kan naar de 
knoppen als ‘wij zelf’ er maar beter van worden. Persoonlijk vind ik deze 
vorm van denken en handelen kenmerkend voor het Westerse zogenaamde 
geëmancipeerde en verlichte denken: onderwerp de wereld, maak haar tot 
onderdaan want de mens is de kroon op de schepping. Voor het gemak 



wordt dan vergeten dat die mens sterfelijk is, kwetsbaar en zeker niet de 
maat der dingen. 


Byung-Chul Han wijst in een andere publicatie waarin de globalisering 
centraal staat en de gevolgen daarvan, op het (typische) denken van Martin 
Heidegger. Hij illustreert dat met een verwijzing naar het wereldbeeld van 
Heidegger. De dingen die volgens Heidegger ‘de wereld’ dragen. Natuurlijk, 
het blijft Heideggers wereld: 

Auskunft über Heideggers Welt geben auch jene “Dinge", die er als Träger 
der Welt immer wieder beschwört. In “Das Ding" teilt Heidegger die Dinge in 
vier Gruppen ein: 1. “der Krug und die Bank, der Steg und der Pflug"; 2. “der 
Baum und der Teich, der Bach und der Berg"; 3. “Reiher und Reh, Pferd und 
Stier"; 4. “Spiegel und Spange, Buch und Bild, Krone und Kreuz". 


(noot: 101 Martin Heidegger, Vortrage und Aufsätze, Pfullingen 1954, S. 181.) 
in: Byung-Chul Han, Hyperkulturalität Kultur und  Globalisierung Merve 
Verlag Berlin 2005


Vier ankerpunten, vier knooppunten met telkens drie maal vier onderdelen, 
en een keer zes onderdelen kleuren Heideggers wereld: 1. "de kruik en de 
bank, de loopbrug en de ploeg", 2. "de boom en de vijver, de beek en de 
berg"; 3. "Reiger en hert, paard en stier"; 4. "Spiegel en gesp, boek en 
afbeelding, kroon en kruis". Typisch vind ik, om de wereld zo in te delen. Het 
zou een idee kunnen zijn van de blinde schrijver Jorge Luis Borges, zoals zijn 
boek van de denkbeeldige wezens. De indeling van Heidegger wijst er 
volgens Han op dat deze filosoof zijn Beierse Schwarzwald-omgeving nooit 
is kwijtgeraakt, dat hij eigenlijk nog leeft in de agrarische wereld van 100-150 
jaar geleden. Een wereld waarin symbolen zoals kroon en kruis nog gelding 
hadden en eerbied opriepen. Een wereld waarin de ploeg het instrument bij 
uitstek was om de akker te bewerken, de aarde bloot te leggen, de wereld te 
humaniseren door aan de aarde de vrucht van de arbeid te ontfutselen. Een 
leven in overeenstemming en in harmonie met het boerenland. Jezelf thuis 
voelend in de natuur, de natuurlijke omgeving van beken, bergen, bomen en 
vijvers, tussen de dieren die je kent en die ten dienste staan voor de 
boerenarbeid of voor de jacht. 


Ook de ijdelheid, de kleding speelt een rol, net als het stukje cultuur in boek 
en afbeelding. Digitalisering is een fremdkörper in dit denken, net als de 
techniek die een stroomvlucht heeft genomen. Voor Heidegger zijn dat dan 
ook vormen van bedreiging, ze vormen een gevaar voor de oorspronkelijke 
menselijkheid van de samenleving (wat dat dan ook weer moge zijn). 
Heidegger en zijn denken zijn blijven steken in de vorige eeuw. Maar is dit 
denken ook niet een goed voorbeeld ervan hoe zogenaamde hedendaagse 
denkers, waaronder politici, denken die terugverlangen naar gisteren? Naar 



een wereld die verloren is gegaan, of dreigt verloren te gaan? Een wereld 
waarin alles veilig en overzichtelijk was? Een wereld van eigen ik eerst, een 
grootste wereld, (make America great again) etc. etc. Een wereld waarin de 
dingen ondergeschikt zijn aan de mens, de mens die alles beheerst, wil 
beheersen en kan beheersen. Het is op het eerste gezicht misschien 
begrijpelijk dat de mensen bang zijn om de greep op hun leven te verliezen, 
dat de veranderingen te groot zijn om te bevatten, dat de dreigingen te 
absoluut lijken om nog weerstand aan te kunnen bieden (klimaatverandering) 
en dat dus maar de kop in het zand wordt gestoken of de veranderingen 
worden botweg ontkend. 


Men vlucht in complottheorieën, men bedenkt van alles om de ‘waarheid’ 
van de veranderende wereld maar niet onder ogen te hoeven zien. De dingen 
hebben hun eigen waarheid en de mens heeft zich hiertoe te verhouden. Zijn 
wijze van zingeving is door de omgang met de dingen gekleurd. De wereld 
levert de munitie om de zingevingsloodsen (zoals religies die ook vormen) te 
vullen. De dood moet worden beantwoordt, er moet een perspectief zijn dat 
verder reikt dan de dood, de dingen laten zien dat de dood oppermachtig is. 
Maar als levende is het lastig om hiermee te moeten leven, om hiermee 
vrede te kunnen hebben. De pioenroos is in het oosten populair als bloem. 
Omdat ze in een keer alle bloembladen verliest. Niet zoals andere bloemen, 
beetje voor beetje. De dood komt plotsklaps, in een keer. Net als zo vaak in 
het leven. Je met deze vorm van graviteit leren verzoenen kan het Oosterse 
denken ons leren door prograv te denken, door prograv te handelen. Ook in 
het nuttigen van het voedsel, zo merkt Han op, is er van geweld geen 
sprake: geen snijden van je grote lap vlees, maar met stokjes de 
kleingesneden stukjes omvatten, en naar je mond brengen. Een andere 
houding, een andere manier van denken, een verandering die hard nodig is 
nu de wereld aan het kantelen is en de gevolgen van ons menselijk handelen 
des te groter en des te nefaster zijn geworden. 


John Hacking 

17 november 2022


******


Tijd-loos en plaats-loos (1) 

Sowohl die europäische Kultur als auch der europäische Begriff der Kultur 
weisen viel Innerlichkeit auf. Die fernöstliche Kultur ist dagegen 
innerlichkeitsarm. Das macht sie durchlässig und offen. Aus demselben 
Grund entwickelt sie eine stärkere Neigung zur Aneignung und Veränderung, 
ja zum Neuen. Die Kultur des Fernen Ostens ist keine Kultur der Er-lnnerung 
oder des Gedächtnisses. Aufgrund intensiverer Offenheit stellt sich die Frage 
nach jenem Inter- nicht eigens, das zwischen den festen Wesenheiten zu 



vermitteln hatte. Von ihrer inneren Verfassung her neigt die fernöstliche Kultur 
starker zur Hyperkultur, die eben keine Kultur der Innerlichkeit ist.

Das fernöstliche Denken orientiert sich nicht an der Substanz, sondern am 
Verhältnis. Demnach ist auch die Welt eher ein Netz als ein ,Sein'. Der Ferne 
Osten denkt netzförmig. Dies ist wohl der Grund dafür, dass die Vernetzung 
sich im Fernen Osten intensiver beschleunigt als im Wesen. Sie entspricht 
offenbar dem asiatischen Welt- und Selbstverständnis. Der Ferne Osten hat 
ein sehr ,natürliches' Verhältnis zur ,technischen' Vernetzung. (uit: Byung-
Chul Han, Hyperkulturalität. Kultur und Globalisierung Merve Verlag Berlin 
2005, pag. 56-57)


Die Dinge, die man sich aneignet, mit denen man sich umgibt, machen ja 
erst den Inhalt des Selbst aus. Nur der Mythos einer reinen Innerlichkeit 
nivelliert den Konsum zu einem bloß äußerlichen Akt. Die Konsum-Kritik setzt 
ein tiefes Innen voraus, das es zu schützen gälte vor dem Übermaß 
äußerlicher Dinge. Diese Innerlichkeit, diese ,Seele' kennt der Ferne Osten 
nicht. Das ist auch der Grund dafür, dass der Ferne Osten ein durchaus 
positives Verhältnis zum Konsum hat. Er kennt eben kein ,Wesen', kein 
Innen', das es vor zu viel ,Außen' zu bewahren gälte. Das ‚Innen' wäre 
vielmehr eine besondere Wirkung des ,Außen'. (uit: Byung-Chul Han, 
Hyperkulturalität. Kultur und Globalisierung Merve Verlag Berlin 2005, pag. 
62)


Het onderscheid tussen binnen en buiten, ver en dichtbij, hoog en laag, lang 
en kort bijvoorbeeld komt, zowel op het gebied van de ruimte als van de tijd, 
in de digitale wereld en in de virtuele uitwerking ervan, te vervallen. Een 
onderscheid namelijk dat vasthoudt aan concrete objecten en concrete 
subjecten. Als dat subject en als dat object een verzameling digitale punten 
is geworden, is elke vorm van materie, van materialiteit weg. Het virtuele 
heeft (dan) de plaats ingenomen van datgene wat zich eerst in de 
werkelijkheid als materiële vorm manifesteerde. Het virtuele is de nieuwe 
werkelijkheid zonder materialiteit. De enige materie die dan nog overblijft is 
de hardware waarbinnen de software draait en waarmee de gebruiker zijn 
digitale realiteit vorm geeft. Die gebruiker zelf kan inmiddels óók een 
programma zijn, een vorm van kunstmatige virtueel gestuurde intelligentie. 
Het uitlezen en aansturen van algoritmen om deze virtuele realiteit te lezen 
en te beïnvloeden kan door een robot gebeuren. Elke vorm van hardware 
waarop software draait is eigenlijk al een soort robot. Misschien nog niet 
helemaal zelfstandig maar het komt wel in de richting daarvan. Als onze 
smartphone onze lichamelijke conditie bewaakt en monitort, onze huiselijke 
omgeving in de gaten houdt en zo nodig aanstuurt, als al onze 
gebruiksgegevens worden doorgesluisd en opgeslagen in grote data-
verzamelingen, dan is dit een vorm van robotisering. We kunnen met deze 
robot spreken en ons laten voorlichten over alles wat we willen weten, hoe 
laat de treinen rijden en wat al niet meer. Hoe meer we vragen, hoe slimmer 



en meer bij de hand, hij wordt. Hij is geen hij en geen zij, maar hij past zich 
wel aan jou aan. 


De software die ervoor is ontwikkeld is zo ingesteld dat er geleerd kan 
worden. Zo raak je langzaam in een bubbel, de waarheid die zo wordt 
gecreëerd is dan helemaal jouw hoogst individuele waarheid want gebaseerd 
op jouw voorkeuren, vragen en instellingen. Maar het individu dat jij bent in 
de digitale wereld is maar een schim, een schijnindividu, dat in veel aspecten 
overeenkomt met al die miljoenen andere individuen die gebruikmaken van 
deze techniek. In feite ben je dan een verzameling bits en de combinaties die 
daarmee worden gemaakt verschillen hoogstwaarschijnlijk niet zoveel van 
andere mogelijke combinaties. Veel is dan buitenkant, veel is gebaseerd op 
uiterlijk, op gedrag, op uitspraken, of voorkeuren die zoals de mode door 
velen worden gekoesterd en gevolgd. Eigenlijk ben je een niemand. Een hol 
vat gevuld met indrukken, emoties, en vormen van kennis die je in de loop 
van de tijd hebt opgedaan. De digitale weergave daarvan maakt dat meer 
dan duidelijk. Eigenlijk maakt het dan niet meer uit hoe dat digitaal profiel 
eruit ziet want het kan ook anders en de betekenis ervan is relatief in het licht 
van de mogelijkheden die er zijn. Je vasthouden aan je virtuele zelf, aan je 
digitale identiteit is dan hetzelfde als je vasthouden aan een ballon vol 
lucht…je let even niet op, de lucht vliegt eruit en je houdt enkel een omhulsel 
in handen…


Als we in een cultuur leven waarin we niet meer doof en blind zijn voor het 
andere, het vreemde en waarin we onze identiteit niet laten bepalen door ons 
af te zetten tegenover het niet-eigene, want al het eigene is in feite een fictie, 
een virtueel gegeven dat net zo goed anders kan zijn, dan overstijgen we als 
het ware de situaties waarin we ons bevinden en worden ruimte en tijd 
relatief. Byung-Chul Han spreekt over een hypercultuur, een helikopter-view 
op onze samenleving en op ons functioneren. Dat heeft ook gevolgen voor 
ons idee van geluk en het bereiken van geluk. Geluk is dan niet meer een 
toestand die we kunnen bereiken en die dan voor een tijd vastligt, alsof 
gelukzaligheid in vast-gegoten vorm verkrijgbaar zou zijn. Hij schrijft in zijn 
boek Hyperkulturalität. Kultur und Globalisierung hierover en hij gebruikt de 
metafoor van de muziek waarin de noten naast elkaar, elkaar opvolgen: 


Nähert man sich heute einer Kultur, der nicht mehr jene beglückende

Taub-Blindheit eigen ist, einer Kultur also, die sich, ins Akustische übersetzt, 
zu einem hyperkulturellen Klangraum entgrenzt, ja ent-ortet, in dem sich 
unterschiedlichste Tone abstandslos in einem Nebeneinander drängten? Die 
hyperkulturelle Verfassung des Nebeneinander, der Gleichzeitigkeit oder des 
Sowohl-als-auch veränderte auch die Topologie des Glücks. (pag. 13)


Als wij als individu verdwijnen, als er eigenlijk niks meer is om je aan vast te 
houden in de materiële wereld, als zingevingssystemen niet meer voldoen 



omdat in de digitale wereld alles mogelijk is en elk houvast ontbreekt, dan 
komen we in een nieuwe vorm van samenleven terecht waarin iedereen met 
iedereen en alles met alles is verbonden. Als individu ben je dan een 
knooppunt in een groter geheel, een doorgangspunt, een ontvangende en 
doorgevende knoop, een autonodus. Een zelf dat onderdeel vormt van een 
netwerk met andere zelven en andere verknopingsmogelijkheden. Informatie 
stroomt van het ene naar het andere, door het ene naar het andere 
knooppunt. En elk knooppunt is in feite virtueel – een verzameling groeiende 
en afnemende bits, telkens in nieuwe combinaties. Han schrijft dat de 
globalisering dit  duidelijk maakt in de structuur van onze samenleving en 
onze kultuur: 


Die “intertwingularity" oder das “ structangle" charakterisiert auch die Kultur 
von heute. Die Kultur verliert zunehmend jene Struktur, die der eines 
konventionellen Textes oder Buches gleicht. Keine Geschichte, keine 
Theologie, keine Teleologie lässt sie als eine sinnvolle, homogene Einheit 
erscheinen. Die Grenzen oder Umzäunungen, denen der Schein einer 
kulturellen Authentizität oder Ursprünglichkeit aufgeprägt ist, lösen sich auf. 
Die Kultur platzt gleichsam aus allen Nähten, ja aus allen Begrenzungen oder 
Fugen. Sie wird ent-grenzt, ent-schränkt, ent-näht zu einer Hyper-Kultur. 
Nicht Grenzen, sondern Links und  Ernetzungen organisieren den Hyperraum 
der Kultur. (pag. 16)


Het individu dat digitaal een schimmenbestaan leidt, want niets staat vast, 
alles is relatief, veranderbaar, construeerbaar, ontbeert elk houvast. Het 
individu dat zich als zelf met een zelfbewustzijn manifesteert in de materiële 
wereld verliest in de digitale wereld elk bestaansrecht want elke vorm van 
identiteit is een relatieve, een construct van gegevens die manipuleerbaar 
zijn en die in andere constellaties zichtbaar kunnen worden gemaakt. 
Identiteitsfraude is een koud kunstje met grote gevolgen voor het bestaan in 
de materiële wereld. Han stelt dat de processen die plaatsvinden door de 
globalisering, de wereld als woonplaats voor alles en iedereen, de wereld 
ook waarin alles met alles samenhangt, tot gevolg hebben dat culturen meer 
en meer mengen en dat grenzen tussen culturen worden opgeheven, 
vervagen en er uiteindelijk niet meer echt toe doen. Identiteit ontleen je dan 
niet meer aan een cultuur waar je uit voortkomt maar identiteit is een simpel 
en achterhaald construct dat nu niet meer werkt. Want het andere waar je je 
tegen af zette om jezelf te laten zien, te bewijzen, of om te ontdekken wie je 
nu werkelijk bent, bestaat niet meer, want het vormt deel van jezelf. Je 
identiteit is een amalgaan geworden, een mix, een recept dat telkens weer 
wordt aangepast, waaraan ingrediënten worden toegevoegd of eruit 
weggehaald. Dat heeft gevolgen voor onze opvattingen van de ruimte, de 
leefruimte, de ruimtes waarin we ons manifesteren, maar ook voor onze 
opvattingen en ons begrip van de tijd. Han schrijft: 




Der Globalisierungsprozess, beschleunigt durch neue Technologien, ent-fernt 
den kulturellen Raum. Die dadurch entstandene Nähe erzeugt eine  Fülle, 
einen Fundus kultureller Lebenspraktiken und Ausdrucksformen.  Der 
Globalisierungsprozess wirkt akkumulierend und verdichtend.  Heterogene 
kulturelle Inhalte drängen sich in einem Nebeneinander. Kulturelle Räume 
überlagern und durchdringen sich. Die Entgrenzung gilt auch der Zeit. Ins 
Nebeneinander des Verschiedenen werden nicht nur unterschiedliche Orte, 
sondern auch unterschiedliche Zeitraume ent-fernt. Nicht das Gefühl des 
Trans-, Inter- oder Multi-, sondern das des Hyper- gibt exakter die 
Räumlichkeit der heutigen Kultur wieder. Die Kulturen implodieren, d. h. sie 
werden ent-fernt zur Hyperkultur.


In gewisser Hinsicht bedeutet Hyperkultur Mehr an Kultur. Kultur wird 
dadurch genuin kulturell, ja hyper-kulturell, dass sie ent-naturiert wird, dass 
sie sowohl vom ‚Blut' als auch vom ‚Boden'. d. h. von biologischen oder 
terranen Codes befreit wird. Die Ent-naturierung intensiviert die 
Kulturalisierung. Macht der Ort die Faktizität einer Kultur aus, so bedeutet 
die Hyperkulturalisierung eine Defaktifizierung der Kultur. (pag. 17)


Hyperculturalisering, het staan of het zich bevinden boven de verschillende 
culturen die in elkaar vloeien, die uiteindelijk niet meer zijn te onderscheiden, 
leidt volgens Han dus tot een tenietdoen van de feitelijkheid van een cultuur 
die gebonden is aan de ruimte, het bezetten van een ruimte en het 
organiseren van een verhaal over die cultuur in de tijd. Als plaats en tijd er 
niet meer toe doen, als plaats en tijd irrelevant worden in de digitale 
omgeving, in de virtuele wereld, dan raakt het individu dat inzet op controle, 
dat veilig wil zijn in een bepaalde ruimte en tijd, dat verhalen wil horen die 
betekenisvol zijn en die geestelijk houvast geven, ontheemd. Een filosofie 
van bijvoorbeeld Martin Heidegger helpt ons niet meer verder want alles in 
deze filosofie riekt naar bodem, naar het boerenbestaan, naar de bewerking 
van het land, de houvast van het boek, de traditie van het Beierse 
landschap. In de digitale wereld kan het net zo goed een virtueel science 
fiction avatar landschap zijn waarin het individu zijn weg moet vinden, als er 
nog sprake is van een weg, een concrete route…Ook de metaforen uit 
bijvoorbeeld de bijbel, de tocht door de woestijn, de vestiging van het Rijks 
Gods op aarde, het aanbreken van het einde der tijden (de apocalyps waarin 
alles zal worden onthuld en waarin het definitieve karakter van een eindtijd 
zichtbaar zal worden) zijn niet meer dan vrome ficties zonder enige absolute 
geldigheid in een virtueel landschap. Ze zijn opeens modellen, constructen, 
theopoëzie, zoals Peter Sloterdijk stelt. 


Maar kunnen we dat wel aan? Zijn we geestelijk genoeg toegerust om zoveel 
onzekerheid, zoveel menselijke relatieve constructen te verhapstukken? En 
wel zodanig dat we toch kunnen functioneren op een humane wijze, zonder 
elkaar te verketteren, zonder elkaar elkaars waarheid te betwisten? Elk mens 



zijn eigen weg, zijn eigen levensweg, zijn eigen route in en door dit leven. 
Elke mens zijn eigen basis, zijn eigen zinvol verhaal, zijn eigen manifestatie 
van een zinvol bestaan? Is er consensus mogelijk in al die onzekerheid, is er 
ruimte voor gesprek en voor samenwerken? Ook al is digitaal veel onzeker 
en komt ons hele bestaan op het gebied van de zingeving op losse 
schroeven te staan? De toekomst zal het uitwijzen, we staan slechts aan het 
begin van een totaal nieuwe ontwikkeling.


John Hacking 

13 december 2022


Byung-Chul Han, Hyperkulturalität. Kultur und Globalisierung Merve Verlag 
Berlin 2005


******


Tijd-loos en plaats-loos (2) 

In einem nachgelassenen Fragment “Die Zeit bedenken" sinniert Vilém 
Flusser über die Zeitform der Informationsgesellschaft. (Citaat uit: Vilém 
Flusser, Die Zeit bedenken, in: Lab. Jahrbuch für Künste und Apparate 
(2001/02), S. 126-130). Er unterscheidet dabei drei Formen der Zeit, nämlich 
die Zeit des Bildes, die Zeit des Buches und die Zeit des Bits, geometrisch 
ausgedruckt, die flächenhafte Zeit, die lineare Zeit und die punktuelle Zeit. 
Die Zeit des Bildes gehört zur mythischen Zeit. Hier herrscht eine 
überschaubare Ordnung. Jedes Ding hat seinen unverrückbaren Platz. 
Entfernt es sich von ihm, so wird es zurechtgerückt. Die Zeit des Buches 
gehört zur geschichtlichen Zeit. Ihr wohnt die geschichtliche Linearität inne. 
Sie ist ein Strom, der aus der Vergangenheit fließt und der Zukunft zustrebt. 
Jedes Geschehen verweist auf den Fortschritt oder auf den Verfall. Die Zeit 
von heute hat dagegen weder einen mythischen noch einen geschichtlichen 
Horizont. Ihr fehlt der umfassende Sinnhorizont. Sie wird ent-theologisiert 
oder ent-teleologisiert zu einem “ atomaren" “Bit-universum" oder 
“ Mosaikuniversum", in dem Möglichkeiten ohne jeden mythischen oder 
geschichtlichen Horizont wie Punkte “schwirren" oder wie “Körner" “ rieseln" 
„als diskrete Sensationen": “Diese Möglichkeiten kommen auf mich zu: sie 
sind die Zukunft. Wo immer ich hinsehe, dort ist die Zukunft. (...) Anders 
gesagt: das Loch, das ich bin, ist nicht passiv, sondern es saugt wie ein 
Strudel die Möglichkeiten, die es umgeben." In diesem “Punkt-universum" 
gibt es kein “Bild", kein “Buch", das Möglichkeiten begrenzen würde. Das 
Dasein wird vielmehr von den freischwebenden Möglichkeiten umgeben. So 
verspricht das “Punkt-universum" mehr Freiheit. Die Zukunft ist ja “überall 
dort", “wo ich mich wende". (uit: Byung-Chul Han, Hyperkulturalität. Kultur 
und Globalisierung Merve Verlag Berlin 2005, pag. 19)




Als in een mythische tijd het beeld bepalend is voor de samenhang in de 
cultuur en maatschappij, bewaakt en gestructureerd door een bepaalde 
groep in de samenleving (een zogenaamde priesterkaste), en als het boek 
richtinggevend is naar verleden en toekomst toe, als een lineaire leidraad die 
houvast geeft in de constructie van betekenisvolle verhalen, dan zijn we nou 
volgens Vilém Flusser (zie citaat), in ons digitale tijdperk in een soort van 
chaos terecht gekomen. Elk houvast ontbreekt want de digitale wereld 
onthoudt ons dit houvast. Alles kan en alles kan alle kanten opgaan. Tijd 
wordt een gat, een zwart gat in de ruimte, en het hier en nu waarin het 
individu zich bevindt, raakt aan alles, elke richting kan een toekomst vormen, 
elke overgang een morgen. Was de grens in een materiële wereld waarin 
culturen en identiteiten zich onderscheiden door verschillen eerst een soort 
doorgang naar iets anders, het niet eigene, een grens is ook een 
tussenruimte waarin die identiteiten terug kunnen vallen op zichzelf en 
zichzelf opnieuw uitvinden, c.q. zichzelf als betekenisvol ervaren. Maar in de 
digitale wereld bestaan die grenzen niet meer, is de ruimte en is de tijd 
virtueel. Grenzen zijn opgeheven waar bits (in willekeurige vorm) naast elkaar 
bestaan en van plek kunnen wisselen in een voortdurend proces van 
manipulatie, d.w.z. het schrijven van codes, van taal die de software doet 
werken. Byung-Chul Han spreekt over een hypercultuur en hun definieert dit 
begrip als volgt in zijn essay Hyperkulturalität. Kultur und Globalisierung, in 
het hoofdstuk met de titel: Hypertext und Hyperkultur - (noot 18): „Die 
Hyperkultur bzw. die Hyperkulturalität ist ein kulturtheoretischer und 
kulturphilosophischer Begriff. So unterscheidet sie sich von jener 
‚Hyperkultur', die eine median- oder literaturtheoretische Gegenfigur zur 
Buchkultur darstellt. Vgl. M. Klepper, R. Mayer u. E. -P. Schneck (Hrsg. ), 
Hyperkultur. Zur Fiktion des Computerzeitalters, 1995 Berlin. 


Als cultuurtheoretisch en cultuurfilosofisch begrip slaat hypercultuur op het 
fenomeen van een proces waarin alle culturen met elkaar worden vermengd 
en waarin ruimte en tijd niet meer de fundamenten vormen voor een denken 
dat zich beroept op identiteit en een stichtend verhaal. Dat denken heeft 
afgedaan vanuit een digitale werkelijkheid waarin de materiële wereld 
langzaam wordt vermengd met en misschien wel opgeslokt door een virtuele 
realiteit. In die virtualiteit die nu overal werkzaam is, is het culturele model 
dat zich beroept op een geschiedenis (tijd) en een plek in de ruimte 
achterhaald. Niet het beeld en ook niet het boek bepaalt de werkelijkheid 
maar de bits. Han verwijst naar een ander beeld, een andere metafoor om 
deze nieuwe situatie te beschrijven, hij zegt in twee citaten:


Deleuzes Rhizom-Modell erweist sich dagegen als geeignet, bestimmte 
Aspekte der Hyperkultur zu beschreiben. Es hat durchaus ein 
kulturtheoretisches Potential.

Das Rhizom bezeichnet die nicht zentrierte Vielheit, die keiner 
übergreifenden Ordnung zu unterwerfen ist: “Ein Rhizom ist als unterirdischer 



Strang grundsätzlich verschieden von großen und kleinen Wurzeln. Zwiebel- 
und Knollengewächse sind Rhizome. Pflanzen mit großen oder kleinen 
Wurzeln Können in ganz anderer Hinsicht rhizomorph sein, und man konnte 
sich fragen, ob das Spezifische der Botanik nicht gerade das Rhizomorphe 
ist. (...) Jeder Punkt eines Rhizoms kann (und muss) mit jedem anderen 
verbunden werden. Das ist ganz anders als beim Baum oder bei der Wurzel, 
bei denen ein Punkt, eine Ordnung, festgelegt ist." (noot 37: G. Deleuze / F. 
Guattari, Tausend Plateaus, Berlin 1992, S. 16.) Das Rhizom ist also ein 
offenes Gebilde, dessen heterogene Elemente unaufhörlich ineinander 
spielen, übereinander gleiten und im ständigen “Werden" begriffen sind. Der 
rhizomatische Raum ist kein Raum der “Verhandlung", sondern der der 
Verwandlung und Vermischung. Die rhizomatische Streuung, ja Zerstreuung 
ent-substantialisiert, ent-innerlicht die Kultur zur Hyperkultur. (pag. 32-33)


Die rhizomatische Mitte ist kein gegenwendiger Übergang. Sie flieht oder 
fließt gleichsam zu schnell für eine “Verhandlung". “Zwischen den Dingen" 
bezeichnet, so Deleuze, “keine lokalisierbare Beziehung, die vom einen zum 
anderen geht und umgekehrt", sondern eine “transversale Bewegung, die in 
die eine und die andere Richtung geht". Das rhizomatische Zwischen ist also 
kein “zwischenräumlicher Übergang", sondern ein “Strom ohne Anfang oder 
Ende, der seine beiden Ufer unterspült und in der Mitte immer schneller

fließt." (noot 41: Ebd., S. 42) Das rhizomatische Zwischen ist nicht 
antagonistisch. Nicht Kontradiktion, sondern Konjunktion strukturiert es. 
(pag. 34-35)


Deze wortelstructuur die een analogie vertoont met de netwerkstructuur van 
de digitale wereld lijkt ook op het mycelium, het netwerk van schimmels en 
paddenstoelen, dat zich onder de grond uitstrekt en dat in principe de hele 
aarde bestrijkt waar levende organismen voorkomen. Han wijst op het 
verbindende karakter, het alle kanten kunnen opgaan, een asignificante 
samenhang, als een naast elkaar bestaan van eenheden die niet per se 
samen hoeven te hangen, maar waardoor wel een vorm van energie stroomt, 
die wel met elkaar verbonden zijn, en die zonder doel en zonder richting een 
netwerk vormen. Natuurlijk klopt deze metafoor ook niet helemaal want het 
mycelium in de aarde is een redelijk vaste structuur die afhankelijk van de 
leefomstandigheden kan bestaan of niet. De digitale werkelijkheid is in die 
zin vrijer, want onafhankelijk van concrete leefomstandigheden. 

In een virtuele werkelijkheid en door de toename van de digitale 
mogelijkheden is de mens als het ware op drift geraakt. Complottheorieën 
gelden voor sommigen net zo waar als de uitkomsten van de exacte 
wetenschap. In de wetenschap is de toets (en de herhaalbaarheid daarvan) 
en de intersubjectieve overeenstemming medebepalend voor de uitkomst. 
Maar als er enkelen gaan twijfelen wordt die overeenstemming op losse 
schroeven gezet. Kijk naar de discussies over de uitstoot van stikstof die 
nadelig is voor de diversiteit in de natuur. Dat wordt door sommigen 



betwijfeld, vooral door hen die baat hebben bij een status quo en die daarom 
niet willen inleveren door hun veestapel in de buurt van natuurgebieden 
(noodgedwongen) te moeten halveren om zo de stikstofuitstoot te 
verminderen. Producenten van veevoer, kunstmest en pesticiden spinnen 
garen bij deze twijfelaars aan de uitkomst van wetenschappelijk onderzoek. 
Dit is slechts één klein voorbeeld van een wereld waarin niks meer zeker lijkt, 
of een wereld waarin oude zekerheden wankel zijn geworden. Byung-Chul 
Han legt ook een verband met het denken van Nietzsche, die in de gaten 
had dat de voorstelling van God vooral gebonden was aan de ruimte, aan 
een plaats. Plaatsloos-heid, ook de digitale ruimte zonder plaats en tijd, 
berooft God van zijn plaatselijk fundament, van zijn houvast in de ruimte. Met 
alle gevolgen van dien. Han schrijft: 


Nietzsche ist gewiss einer der wenigen Denker, die zu einem Weitblick, ja zu 
einem Resonieren fähig sind, das Schwingungen aus der Zukunft empfängt. 
Offenbar hat er erkannt, dass der Tod Gottes auch das Ende des emphatisch 
gedachten Ortes einleitet, dass Gott auch Gott des Ortes war. Die Ent-
Ortung der Kultur erzeugt ein Nebeneinander unterschiedlicher Wissens-, 
Denk-, Lebens- und Glaubensformen: “Zeitalter der Vergleichung – Je 
weniger die Menschen durch das Herkommen gebunden sind, um so großer 
wird die innere Bewegung der Motive, um so großer wiederum, 
dementsprechend, die äußere Unruhe, das Durcheinanderfluten der 
Menschen, die Polyphonie der Bestrebungen. Für wen gibt es jetzt noch 
einen strengeren Zwang, an einen Ort sich und seine Nachkommen 
anzubinden? Für wen gibt es überhaupt noch etwas streng Bindendes? Wie 
alle Stilarten der Künste nebeneinander nachgebildet werden, so auch alle 
Stufen und Arten der Moralität, der Sitten, der Kulturen. - Ein solches 
Zeitalter bekommt seine Bedeutung dadurch, dass in ihm die verschiedenen 
Weltbetrachtungen, Sitten, Kulturen verglichen und nebeneinander 
durchgelebt werden können; was früher, bei der immer lokalisierten 
Herrschaft jeder Kultur, nicht möglich war, entsprechend der Gebundenheit 
aller künstlerischen Stilarten an Ort und Zeit. 

(pag. 37)


God heeft geen bodem meer om op te staan, zo Nietzsche, maar de mens 
ook niet. Het verhaal in de tijd dat begint met de schepping van de wereld en 
de mens en dat bijbels eindigt met de komst van de Messias is een 
poëtische manier van benaderen van de werkelijkheid die in een bepaalde 
tijd houvast bood aan mensen maar dat nu nauwelijks nog aanspreekt als 
mensen werkelijk willen weten hoe deze wereld is ontstaan en hoe de 
kosmos of het universum in elkaar zit. De betekenis van dit soort verhalen 
moet dan ook niet worden gezocht in de zogenaamde feitelijkheid ervan – 
want die feiten hebben nooit plaatsgevonden. De betekenis bevindt zich op 
een ander niveau, op het hermeneutische niveau, waar zin wordt gevonden 
en gemaakt, waar zinvolheid aan het licht komt als de juiste vragen worden 



gesteld. Veel verhalen die buiten het religieuze domein zin-stichtend waren, 
jongere verhalen over bijvoorbeeld het stichten van een natie, een cultuur, 
een stroming in de muziek, kunst, etc. hebben ook hun zeggingskracht 
verloren omdat de huidige generaties in de gaten hebben dat het ‘maar 
verhalen’ zijn, constructen die net zo goed anders verteld kunnen worden. 
Het besef te leven in een digitale werkelijkheid met talloze virtuele 
mogelijkheden heeft een hele geschiedenis van verhalen van tafel geveegd. 
De verhalen zelf hebben dan nog wel betekenis, maar hun fundament als 
dragend voor een samenleving, is onder kritiek komen te staan. Han zegt in 
deze: 


Charakteristisch für heute ist der Horizontzerfall. Es verschwinden die sinn- 
und Identitätsstiftenden Zusammenhänge. Fragmentierung, Punktualisierung 
und Pluralisierung sind Symptome der Gegenwart. Sie gelten auch für die 
Zeiterfahrung von heute. Es gibt nicht mehr jene erfüllte Zeit, die sich einem 
schonen Gefüge aus Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, also einer 
Geschichte, einem narrativen Spannungsbogen verdankte. Die Zeit wird 
nackt, d. h. der Narration entkleidet. Es entsteht eine Punkt-oder Ereignis-
Zeit, die aufgrund ihrer Horizontarmut nicht viel Sinn zu tragen vermag.

Der Seinskonstellation von heute fehlt offenbar jene Gravitation, die Teile zu 
einer bindenden Ganzheit vereinigte. Das Sein zerstreut sich zu einem 
Hyperraum aus Möglichkeiten und Ereignissen, die, statt zu gravitieren, darin 
gleichsam nur schwirren. Der Horizontzerfall kann als eine schmerzende 
Leere, als eine narrative Krise erfahren werden. Aber er lässt auch eine neue 
Freiheitspraxis zu. (pag. 54)


Dat zijn de twee kanten van deze ontwikkeling in ons digitaal tijdperk: verlies 
van zinvolheid en zinvolle samenhangen en de mogelijkheid van een nieuwe 
vorm van vrijheid. Virtueel kun je alle kanten uit. Alle mogelijkheden liggen 
open om de wereld en het zinpotentiaal opnieuw vorm te geven. Niet meer 
gebonden aan plaats en aan tijd, aan verhalende constructen die de basis 
vormen voor identiteiten die nauwelijks willen veranderen omdat ze 
vasthouden aan (oude) zekerheden (of aan machtsstructuren waarin ze vast 
verankerd zijn), kan er een nieuwe wereld groeien waarin mensen vooral 
bezig zijn met elkaar in nieuwe zinsverbanden: symbiotisch verbonden met 
de wereld, de natuur waar ze deel van uitmaken. Zonder schade aan te 
richten aan de natuurlijke omgeving van dieren en planten, geen uitbuiting 
van de aarde, geen roofbouw, geen onderdrukking van medemensen, geen 
mensenhandel, geen overheersing van het kapitaal en de kapitaalkrachtigen. 
De digitale werkelijkheid doet elke substantie verschijnen als een illusie. Een 
spook dat misschien nog bange geesten angst kan aanjagen, maar dat net 
als de angst een illusie is, een imaginaire luchtspiegeling in een tijdsdimensie 
die nergens houvast heeft want ook de tijd is een illusoir construct. Het Verre 
Oosten heeft volgens Han een andere beleving van de mens en zijn 
persoonlijkheid. De nadruk ligt minder sterk op een substantie-ontologische 



voorstelling. Ook het begrip ziel wordt daar niet onderschreven. Dat heeft 
nogal wat gevolgen voor het samenleven en samengaan van mensen. Han 
schrijft: 

Die substanzontologische Vorstellung der Kultur hat der Ferne Osten nicht 
entwickelt. Auch der Mensch ist keine fest umrissene substanzielle oder 
individuelle Einheit, d. h. keine ‚Person'. Er hat auch keine ‚Seele'. Schon das 
chinesische Schriftzeichen für Mensch verweist darauf, dass er keine 
Substanz ist. Das Zeichen fürs Zwischen steckt bereits im Wort ,Mensch'. 
Der Mensch ist also ein Verhältnis. Westliche Kategorien wie Inter-
subjektivität oder Inter-personalität, die erst nachträglich eine Beziehung 
zwischen den Personen oder Subjekten zu stiften hatten, sind dem 
fernöstlichen Denken fremd. Vor jedem Inter- ist der Mensch ein

Zwischen. Dementsprechend ist auch der ,Dia-log' ein westlicher Begriff. Die 
Beredtheit des dia-legein kennt die fernöstliche Kultur nicht. Dieses andere 
Kultur Verständnis erklärt auch, dass es im Fernen Osten nicht einmal eine 
einheitliche Bezeichnung oder Übersetzung für die Interkulturalität gibt. Dafür 
verwendet man u.a. unterschiedliche Umschreibungen, die oft sehr künstlich 
klingen. 


(Han merkt hierbij op in Noot 70: Das chinesische, japanische oder 
koreanische Wort für ,Kultur" (chin. wenhua, Jap. bun-ka, kor. mun-wha) ist 
eine Übersetzung des europäischen Begriffes. Ende des 19. Jahrhunderts 
wurde der europäische Kulturbegriff vermutlich von den Japanern 
übernommen und übersetzt, wobei sie sich auf chinesische Quellen 
bezogen. Das erste chinesische Zeichen “wen" bedeutet Muster, Linie, 
Zeichen, Schrift oder Literatur. Das zweite Zeichen „hua" bedeutet 
Wandlung, Veränderung oder Verwandlung. Auch der moderne Begriff für 
“Chemie" enthalt das Zeichen „hua”.)


Misschien brengen wij nu vanuit westers perspectief het argument naar 
voren dat ons eigen lichaam het sterkste argument is om te geloven in de 
substantie die wij zijn. Dit tegenover een digitale werkelijkheid waarin alles 
wankel is en waarin materialiteit relatief is, onderdeel van een groter geheel. 
Maar zelfs ons lichaam kan in mijn ogen niet aan die behoefte aan 
substantialiteit beantwoorden. Want hoewel wij ons lichaam zijn en ons 
lichaam hebben zijn we niet de meester over de transities van dit lichaam. 
Hebben we geen zeggenschap over de dood die ons uiteindelijk altijd wacht. 
Is onze gezondheid vaak broos. Zijn we onderworpen aan groei en aan 
vergankelijkheid. En in deze wereld worden wij als lichaam door autocraten 
en dictators zonder pardon ingezet als kanonnenvlees in oorlogen die 
volslagen zinloos zijn. Zie de strijd in Oekraïne en op tal van andere plekken 
in deze wereld. Mensen worden opgeofferd aan leugens die als substantiële 
verhalen worden verkocht maar die niet meer zijn als verzinsels om de 
machthebbers in het zadel te houden en hun corrupte praktijken te 
ondersteunen. Ook die leugenachtige verhalen zullen worden doorgeprikt en 



dan zullen er velen gedesillusioneerd terugkeren van het slachtveld als ze het 
al overleven. De digitale werkelijkheid zou ons moeten leren dat het alle 
kanten op kan maar dat geen enkel verhaal, geen enkele ideologie het 
rechtvaardigt dat talloze onschuldigen worden vermoord en dat velen zinloze 
oorlogen worden ingestuurd. 


John Hacking 

13 december 2022


Byung-Chul Han, Hyperkulturalität. Kultur und Globalisierung Merve Verlag 
Berlin 2005


******

Tijd-loos en plaats-loos (3) 

Die Globalisierung bedeutet nicht einfach, dass das Dort mit dem Hier 
vernetzt ist. Sie bringt vielmehr ein globales Hier hervor, indem sie das Dort 
ent-fernt und ent-ortet. Weder die Inter- noch die Multi- noch die 
Transkulturalität vermag dieses globale Hier zu markieren. Der hyperkulturelle 
Tourist bereist den Hyperraum von Ereignissen, der sich dem kulturellen 
Sightseeing erschließt. So erlebt er die Kultur als Kul-Tour. ( Byung-Chul Han, 
Hyperkulturalität. Kultur und Globalisierung Merve Verlag Berlin 2005, pag. 
47)


Antropoceen 

Onderzoek naar de uitdijende ruimte van dit universum en onderzoek naar 
de allerkleinste delen van atomen en moleculen vindt tegelijk plaats op 
verschillende locaties en door verschillende wetenschappers. Dat levert veel 
nieuwe inzichten op, maar het grote en het kleine bevatten nog veel 
geheimen. Beide dimensies en de kennis daarover zeggen iets over de tijd 
waarin we leven. Kijken we naar de mens als lichaam, een mens die ergens 
woont en in een bepaalde tijd leeft, dan zitten we nu in het antropoceen, een 
tijdperk waarin de mens een groot stempel drukt op de aarde en haar 
bewoners. En dat niet altijd positief. Eerder het omgekeerde is het geval. 
Talloze dieren en planten dreigen uit te sterven omdat hun leefgebied 
verwoest wordt door menselijk ingrijpen. Zij verdwijnen uit onze tijd omdat 
wij geen plaats voor hen maken. Als ‘koningen’ in of heersers over de 
schepping gedragen wij ons als absolute heersers die overal lak aan hebben 
en die aan niemand verantwoording schuldig zijn. Economische winsten, 
economisch rendement gaat boven alles. Hebzucht heerst in de harten van 
velen. Een hebzucht die zich zeer negatief kan gaan uitwerken op het 
voortbestaan van veel leven op deze aarde. Ook menselijk leven. Velen 
betalen een hoge prijs voor de hebzucht van weinigen. Oorlogen worden 



gevoerd als bliksemafleider voor de misère in eigen land, vijanden worden 
gecreëerd om eigen falen te verhullen en de aandacht af te leiden (Rusland). 
Of politieke tegenstanders worden monddood gemaakt via gecorrumpeerde 
rechters die hen veroordelen om een kleinigheid die in een normaal land 
vanzelfsprekend zijn (Rusland, Turkije). Hele delen van de Amazone en de 
tropische bossen in Afrika en Indonesië worden platgebrand om er soja en 
mais te kweken of om er palmolieplantages op te vestigen. Daarbij gebruik 
makend van reusachtige hoeveelheden gif om alle andere planten te 
verdelgen. Dan spreek ik nog niet over de gevolgen van de mijnbouw om 
steenkool, metalen, en zeldzame aardmetalen te delven. Voorlopig lijkt daar 
geen einde aan te komen. 


Misschien hebben sommigen onder ons nog het idee dat veel zaken ver weg 
zijn, dat ze ons niet raken omdat we in een ander land leven. In een andere 
context, waardoor we minder geraakt worden door al deze ontwikkelingen. 
Maar velen zetten het journaal niet meer aan, of lezen geen kranten meer, 
omdat ze niet meer het negatieve nieuws kunnen verdragen dat ons soms 
lijkt te overspoelen. Maar kop in het zand gaat niet werken. Deze aarde en 
deze wereld draagt de gevolgen van ons menselijk handelen, hoe ver of hoe 
dichtbij wij ook bij sommige rampgebieden wonen. Er is een nieuwe realiteit 
ontstaan, een hyperrealiteit, een realiteit die ons allen aangaat en ons allen 
raakt. Het is een realiteit waarin wij duidelijk de gevolgen van ons menselijk 
handelen gaan voelen en waarvan de klimaatverandering er maar een is. Er 
is geen plek meer op aarde waar je je kunt verstoppen. We zullen er samen 
aan moeten gaan staan om een andere manier te vinden hoe we omgaan 
met onszelf, met de aarde en met al haar bewoners. 


Globaal denken en handelen 

Het effect van het feit dat de wereld, de globus, nu ons huis is, heeft 
gevolgen voor ons gedrag en onze houding tegenover deze wereld. Als we 
nog niet in de gaten hebben dat ons gedrag effect heeft op andere delen van 
de wereld komen we daar soms hardhandig achter. Via internet en de digitale 
mogelijkheden zijn we met allen en met alles verbonden en zijn we 
kwetsbaar geworden. Daar wordt misbruik van gemaakt en velen spinnen 
daar garen bij door oplichting, hacken van systemen en stelen van data. 
Zelfs de aanvoerlijnen van olie en gas zijn niet veilig om maar niet te spreken 
van de ondergrondse leidingen in zee waardoor data stromen, die en masse 
binnenkomen aan de Nederlandse kust. Voor het gebruik van de ruimte die 
de aarde omgeeft is nog niet zoveel geregeld en elke gek met veel geld kan 
satellieten de ruimte inschieten zonder op de gevolgen te letten. Kilo’s 
ruimtepuin zweven om de aarde en vormen zo een nieuwe schrootkring. 

Op 1 oktober verscheen dit bericht op de BBC van Shiona McCallum - 
Technology reporter: Tech billionaire Elon Musk has presented the latest 
prototype of a humanoid robot being developed by his Tesla electric car 



company. Optimus appeared on stage at a Silicon Valley event, where it 
waved to the audience and raised its knees. The CEO said the robot was 
work-in-progress but could be on sale to the public in a few years' time. 
Tesla's mass-market robots will be tested by working jobs in the car factories, 
company engineers say. (https://www.bbc.com/news/technology-63100636). 
Wie garandeert ons dat dit soort robots niet worden ingezet voor (autonome) 
oorlogsvoering? Waarbij het gedoe op Twitter alleen maar voor afleiding 
zorgt en voorkomt dat mensen verdere kijken dan hun neus lang is bij een 
dergelijke zogenaamde filantroop die mee wil spelen op het wereldtoneel!

De wereld is te groot om in zijn geheel te controleren, de aarde nog te 
omvattend om ook de negatieve effecten van menselijk handelen te 
voorkomen. Hoe goed de afspraken die erover zijn gemaakt, het gaat nog 
heel vaak mis. De mens, beperkt door zijn lichaam, handelt plaatselijk en zijn 
handelen is tijdelijk. Maar de digitale mogelijkheden overstijgen elke vorm 
van verbeelding. Als de robot een meer prominente plaats gaat innemen in 
ons leven, deel wordt van ons dagelijks leven, is dat een nieuwe ontwikkeling 
die we nu nog nauwelijks kunnen overzien. Als onze cultuur waarin we zijn 
opgegroeid binnenkort niet meer is te onderscheiden van culturen op 
duizenden kilometers afstand dan zijn we in een totaal nieuwe wereld terecht 
gekomen, een wereld met een hypercultuur. 


Hypercultuur 

Byung-Chul Han verwijst hiernaar in zijn essay Hyperkulturalität. Kultur und 
Globalisierung. De plek is niet meer de plek, de plaats niet meer de plaats, 
alles is tegelijk ver weg (in de letterlijke zin) en dichtbij in de emotionele zin 
omdat we via de digitale middelen overal tegelijk kunnen zijn. We kunnen via 
deze digitale middelen overal kennis van nemen en nieuwe kennis tot ons 
nemen. Niet alleen van voedsel bijvoorbeeld, maar ook krijgen we een indruk 
hoe mensen leven en hoe zij hun leven inrichten. Het aura dat een vreemd 
onbekend land, een cultuur, vroeger had verdwijnt. Veel gaat op elkaar lijken, 
veel overlapt elkaar, veel wensen en verlangens komen overeen want velen 
willen een zelfde vorm van welvaart, van mobiliteit, van economische 
zekerheid. Han schrijft over dit proces:


Ent-Ortung und Ent-Fernung bedingen einander. Orte werden ent-fernt. Ent-
Ortung erzeugt Nähe. Kulturelle Ausdrucksformen werden aus ihrem 
jeweiligen Ort, aus ihrem geschichtlichen oder rituellen Zusammenhang 
heraus in ein Nebeneinander ent-fernt. Sie reihen sich in einer 
hyperkulturellen Abstandslosigkeit und Gleichzeitigkeit aneinander. In der 
Hyperkultur werden unterschiedliche Formen oder Stile aus 
unterschiedlichen Orten und Epochen in ein Hyperpräsens ent-fernt. Dieses 
hyperkulturelle Nebeneinander loscht die Aura aus, die vom besonderen Hier, 
vom einmaligen Ort und von einer besonderen Zeit und Geschichte 
ausginge. So entauratisiert die Globalisierung die Kultur




zur Hyperkultur.


Entauratisierung ist auch Defaktifizierung. Kulturen lösen sich aus ihrem 
örtlich-geschichtlichen Eingebettetsein, ja aus ihrer Geworfenheit. 
Defaktifiziert bieten sie sich unterschiedlichen Formen der Aneignung an. Die 
ent-orteten, ent-auratisierten Kulturen sind nicht einfach Wiederholungen 
ohne jede Authentizität. Sie erreichen ein anderes Sein, eine andere Realität, 
die gerade in ihrer Auralosigkeit glänzt. In Anlehnung an die Hyperkulturalität 
könnte man sie Hyperrealität nennen. (pag. 41-42)


Afrika als voorbeeld 

We leven al een tijd in deze hyperrealiteit. Alleen, we hebben het misschien 
nog niet echt in de gaten. Het wereldkampioenschap voetballen doet het nog 
lijken alsof we naties zijn die sportief met elkaar de strijd aangaan, maar de 
winst van een Afrikaans land dat alle andere Afrikaanse landen in extase 
brengt laat zien dat ook Afrika een werelddeel is waarin velen zich met elkaar 
verbonden voelen. Dat opeens nationale belangen even op de achtergrond 
verdwijnen. Ook een aflevering van Tegenlicht over een positieve kijk op 
Afrika (de kracht van Afrika - tegenlicht - VPRO) vanuit Afrikaanse stemmen 
maakt dat duidelijk. Sommigen spreken over de droom dat Afrika één zal 
worden, dat de landen een eenheid vormen zoals de Europese Unie. Niet 
meer vasthouden aan de kunstmatige grenzen die de vroegere koloniale 
machten met de lineaal hebben getrokken, dwars door alle tradities en 
stamverbanden heen, maar vrij verkeer van goederen, ideeën en mensen 
tussen alle landen. Afrika heeft de potentie om dit te realiseren als ze de 
politici die alleen aan hun eigen gewin denken, (net zoals velen in Europa en 
elders op de wereld), aan de kant schuiven. Als er een nieuwe wind gaat 
waaien waarin jongeren met inzet van hun talenten het welzijn en de welvaart 
van de hele samenleving belangrijker vinden dan hun eigen inkomen, hun 
eigen invloed en hun eigen zeggingskracht. 


Misschien slaagt Afrika er wel een als eerste continent op deze aarde om 
een positieve draai te geven aan de toekomst van de wereld. Minder 
vervuiling, minder of geen afhankelijkheid van fossiele brandstoffen, (er is 
zon en wind genoeg), meer natuur die met rust wordt gelaten, minder 
corruptie en minder eigenbelang in de politiek en de inrichting van de 
samenleving (ubuntu), etc. etc. Ik heb goede hoop dat de wereld zich nog 
ten goede kan ontwikkelen als we oude gewoontes loslaten, ons niet 
blindstaren op wat we hebben. Europa komt in de documentaire in de ogen 
van de Afrikaanse sprekers over als een oud museum. Bang om te verliezen, 
plaatsen we hekken om het continent om vooral iedereen buiten te houden. 
Bang om de vreemde anderen toe te laten terwijl het continent zit te springen 
om nieuwe krachten, nieuwe inspiratie, nieuwe mensen met frisse ideeën en 
gemotiveerd handelen. Europa schiet zich in de eigen voet en zal dan ook de 



prijs betalen van dit achterlijke denken dat wil behouden zonder te 
investeren. Dat zich laat leiden door angst en niet door toekomstvol 
verwachten. Dat bang is om te dromen en dat daarom wakker wil blijven, 
alles wil controleren, alles wil beheersen. In een globale en digitale wereld is 
controle relatief en slechts een beperkte manier van handelen en van 
denken. Voor de toekomst van de wereld ongeschikt. 


John Hacking 

15 december 2022


Byung-Chul Han, Hyperkulturalität. Kultur und Globalisierung, Merve Verlag 
Berlin 2005


******


2023 Houvast in een vliedende werkelijkheid (1) 

Dingen geven houvast in de aardse ordening van de wereld. De wereld is de 
aarde en de aarde is de wereld, en toch vallen ze niet helemaal samen. De 
aarde is de concrete aarde: de aardbol waarop wij allen leven en verkeren. 
De wereld is meer dan dat. De wereld is ook de wereld van de cultuur, de 
wereld van de communicatie, de wereld van de taal, de wereld van de kunst, 
de wereld van de economie en ga zo maar door. Mijn wereld hoeft de jouwe 
niet te zijn en de jouwe de mijne niet. De wereld geeft houvast als de dingen 
in en van die wereld vertrouwd zijn. Maar vaak is dat nu net relatief omdat 
werelden kunnen veranderen. De aarde geeft in die zin meer houvast omdat 
ze concreet is – we kunnen er niet vanaf vallen. Ze blijft onder onze voeten 
voortduren. We staan erop, we bewegen ons erop en we kunnen niet anders. 
Natuurlijk kunnen we een tijdje vliegen, maar dan ook keren we weer terug 
op de aarde. De zwaartekracht houdt ons vast aan en op de aarde. We vallen 
terug als we ons een stukje boven die aarde bewegen, of als we ons 
bijvoorbeeld uit een boom laten vallen. 


Byung-Chul Han schrijft in Undinge, Umbrüche der Lebenswelt dat de 
aardse ordening inmiddels vervangen is door een nieuwe ordening, een 
digitale orde. En dat heeft grote gevolgen, hij zegt: 

Die digitale Ordnung entdinglicht die Welt, indem sie sie informatisiert. Schon 
vor Jahrzehnten bemerkte der Medientheoretiker Vilém Flusser: »Undinge 
dringen gegenwärtig von allen Seiten in unsere Umwelt, und sie verdrängen 
die Dinge. Man nennt diese Undinge Informationen.« Wir befinden uns heute 
im Übergang vom Zeitalter der Dinge zum Zeitalter der Undinge. Nicht Dinge, 
sondern Informationen bestimmen die Lebenswelt. Wir bewohnen nicht mehr 
Erde und Himmel, sondern Google Earth und Cloud. Die Welt wird 



zusehends unfassbarer, wolkiger und gespenstischer. Nichts ist hand- und 
dingfest. (Undinge, Pag. 7)


Mensen die de hele dag op hun smartphone kijken, zelfs onder het lopen, 
rijden en fietsen, alsof daar het echte leven plaatsvindt, mensen verslaafd 
aan het maken van selfies, soms meer dan 200 per dag, mensen die in 
paniek raken als ze even hun telefoon moeten missen of kwijt zijn geraakt, 
het zijn allemaal voorbeelden van het feit dat de digitale ordening het heeft 
overgenomen. In de digitale wereld wordt het ene aan het andere gekoppeld, 
alles wisselt zich af in een vaak grote snelheid. Het scrollen op het scherm 
laat dit zien. Of het nou om indrukken gaat, om berichten die anderen 
achterlaten, om gedeelde foto’s van reizen en gebeurtenissen, om een 
zoektocht naar een partner, om quotes, om uitspraken, om meningen, het 
vliegt voorbij en niets blijft hangen. Er wordt niets ervaren, alles wordt kort 
beleefd, gezien, en soms van commentaar voorzien. Kijkend op je 
smartphone, de kleine tiran die je leven bepaalt en door wie je je leven laat 
bepalen, ontgaat je de opkomst van de zon, de vogel aan de kant van de 
weg, de vreemd geklede persoon die je passeert en die vriendelijk naar je 
lacht. 


Byung-Chul Han noemt dingen rustpunten in je leven, maar die dingen 
worden tegenwoordig verdrongen door stromen aan informatie. Informatie 
geeft geen rust, informatie woekert voort, komt en gaat, maar er is geen 
houvast. De tijd vliegt. De informatie stapelt zich op. Het overzicht raak je 
kwijt, de grip op je leven verandert in een moeras van berichten die je 
nauwelijks raken maar die wel veel tijd kosten om te bekijken. Alleen al 
omdat deze informatie zo vluchtig is, destabiliseren ze je leven. Je wordt er 
onrustig van en je komt niet meer tot rust. Je wordt overstroomd en je laat je 
overstromen met informatie. Hij schrijft:


Die Dinge rücken heute immer mehr in den Hintergrund der Aufmerksamkeit. 
Die gegenwärtige Hyperinflation der Dinge, die zu deren explosiver 
Vermehrung führt, deutet gerade auf die zunehmende Gleichgültigkeit 
gegenüber den Dingen hin. Unsere Obsession gilt nicht

mehr den Dingen, sondern Informationen und Daten. Wir produzieren und 
konsumieren inzwischen mehr Informationen als Dinge. Wir berauschen uns 
regelrecht an Kommunikation. Libidinöse Energien wenden sich von den 
Dingen ab und besetzen Undinge. Infomanie ist die

Folge. Wir sind inzwischen alle infoman. Vorbei ist es wohl mit dem 
Dingfetischismus. Wir werden zu Informations- und Datenfetischisten. 
Inzwischen ist sogar von »Datasexuals« die Rede. (Pag. 8)


De digitalisering heeft een einde gemaakt aan de plaats van de dingen in 
onze wereld. Opeens zijn ze niet meer belangrijk, zijn de dingen net als de 
informatie vervangbaar, vluchtig, niet bijzonder meer. Ze vertellen geen 



verhaal meer omdat we ze niet nodig hebben, omdat er geen ervaringen aan 
gekoppeld zijn. We ruimen op want we hebben toch genoeg of teveel. 
Dingen vragen om aandacht, om zorg, om betrokkenheid. Daar hebben we 
geen tijd meer voor. We worden opgeslokt door de kleine tiran, hij bepaalt 
waar we onze tijd aan besteden, hij bepaalt wat belangrijk is. En dat zijn niet 
de dingen waarmee we ons hebben omgeven in ons huis. Tegelijk belooft hij 
dat wij ons geen zorgen meer hoeven te maken want in de digitale wereld 
wordt alles voor ons gedaan en hoeven we zelf niks meer bij te dragen: 
arbeid in de zin van handarbeid, is verleden tijd. We klikken wat op het 
toetsenbord en de dingen die wij willen hebben worden aan onze deur 
afgeleverd. Wanneer treedt de robot het woonhuis binnen om niet alleen 
schoon te maken maar ook om de maaltijden te bereiden? En om ons bezig 
te houden als we genoeg hebben van al die beeldschermen? We voelen ons 
er vrijer door, we denken dat wij vrijer zijn, maar omgekeerd raken we steeds 
verder verstrikt in het net van de bewakers, de verzamelaars, de data-
analisten die ons gedrag nauwkeurig bestuderen en die onze noden en 
verlangens van haver tot gort leren kennen. Zo worden we langzaam door de 
bewakers die zich als spinnen gedragen leeg gezogen. Niets blijft meer privé, 
niets blijft meer geheim. Door ons gedrag in de digitale wereld worden we 
volkomen transparant voor de spelers die aan de knoppen zitten. Han noemt 
de  apparatuur waarmee wij ons bedienen in de digitale werkelijkheid 
infomaten. De smartphone is zo een infomaat. Een automaat die gegevens 
levert en die gegevens, data, doorstuurt. Hij bedient ons als gebruiker maar 
ook de maker ervan en de verzamelaar van de datastromen. Algoritmen die 
we niet kunnen lezen sturen ons en bepalen ons, Han schrijft: 


Die Infomate, die uns viel Arbeit abnehmen, erweisen sich als effiziente 
Informanten, die uns überwachen und steuern. So werden wir in die 
Infosphäre verknastet.

In der algorithmisch gesteuerten Welt büßt der Mensch zunehmend seine 
Handlungsmacht, seine Autonomie ein. Er sieht sich einer Welt gegenüber, 
die seinem Verständnis entgleitet. Er befolgt algorithmische Entscheidungen, 
die er aber nicht nachvollziehen kann. Algorithmen

werden zu Blackboxen. Die Welt verliert sich in den Tiefenschichten 
neuronaler Netzwerke, zu denen der Mensch keinen Zugang hat. (Pag. 12)


Han stelt dat de informatiestromen niet meer alleen informeren. Dat punt zijn 
we al lang voorbij. Het is eerder het tegendeel met alle gevolgen voor 
datgene wat we nog als waarheid beschouwen: Die rapide steigende 
informationelle Entropie, das heißt  das informationelle Chaos, stürzt uns in 
eine postfaktische Gesellschaft.

Nivelliert wird die Unterscheidung von wahr und falsch. Informationen 
zirkulieren nun ohne jeden Realitätsbezug in einem hyperrealen Raum. Fake 
News sind eben auch Informationen, die womöglich wirksamer sind als 
Tatsachen. Was zählt, ist die kurzfristige Wirkung. Wirksamkeit ersetzt 



Wahrheit. (Pag. 12). Als we geen waarheid meer ervaren die op de concrete, 
dus niet virtuele ervaring van de dingen, op de ervaring van het omgaan met 
elkaar buiten de digitale wereld, is gebaseerd, dan verliezen we elke vorm 
van houvast. Opgeslokt in een digitale wereld kan het alle kanten uitgaan. 
Als niks meer echt zeker is dan ligt depressie op de loer, dan staat 
eenzaamheid voor onze deur, dan verliest het leven zijn glans en zijn zin. Als 
niks meer echt schuurt verdwijnt het leven langzaam uit ons bestaan. Dingen 
zijn voelbaar, tastbaar, ruikbaar, ervaarbaar. Ze hebben massa, bestand, ze 
geven niet of wel mee, ze leggen gewicht in de schaal. Informatie is 
gewichtloos, massaloos, reukloos, niet te voelen. Van informatie kun je niet 
leven, daar kun je jezelf als lichaam niet mee voeden. Er is meer nodig, veel 
meer. Echte aandacht, echte liefde, echt contact. De arbeid van je handen 
laat je merken, laat je ervaren, dat je er toe doet. Dat je iets voor elkaar krijgt, 
dat je een ding kunt maken, ermee kunt omgaan. Het ding doet iets met jou, 
ook al denk je dat jij de meester bent over de dingen. Het ding geeft je een 
houvast dat je via al die data nooit zult ervaren. 

Dus tijd om die smartphone veel vaker weg te leggen. De tijdvreter 
belemmert je bij het echte leven dat je kunt gaan leven. 


John Hacking 

17 januari 2023


Bron: Byung-Chul Han, Undinge. Umbrüche der Lebenswelt, Berlin 2021, 
(Ullstein)


*****


2023 Houvast in een vliedende werkelijkheid (2) 

Die Welt besteht aus Dingen als Objekten. Das Wort Objekt geht auf das 
lateinische Verb obicere zurück, das entgegenstellen, entgegenwerfen oder 
einwenden bedeutet. Ihm wohnt die Negativität des Widerstandes inne. Das 
Objekt ist ursprünglich etwas, das sich gegen mich wendet, das sich mir 
entgegenstellt and widersetzt. Digitale Objekte haben nicht die Negativität 
des obicere. Ich erfahre sie nicht als Widerstand. Das Smartphone ist 
deshalb smart, weil es der Wirklichkeit den Widerstandscharakter nimmt. 
Schon seine glatte Überflache vermittelt ein Gefühl des fehlenden 
Widerstandes. Auf seinem glatten Touchscreen erscheint alles handzahm 
und gefällig. Mit einem Klick oder Fingertipp ist alles erreichbar und 
verfügbar. Mit seiner glatten Oberflache fungiert es wie ein digitaler 
Handschmeichler, der uns permanent ein Gefällt-mir entlockt. Digitale 
Medien überwinden zwar effektiv die raum-zeitlichen Widerstande. Aber 
gerade die Negativität des Widerstandes ist konstitutiv für die Erfahrung. Die 



digitale Widerstandslosigkeit, die smarte Umgebung führt zu einer Welt- und 
Erfahrungsarmut. (Byung-Chul Han, Undinge, Pag. 28-29)


Met een ding kan ik een relatie aangaan omdat een ding betekenis kan 
krijgen voor mij. Doordat ik betekenis hecht aan bepaalde dingen kunnen 
deze waardevol voor mij zijn. Dingen die ik heb geërfd van mijn ouders 
bijvoorbeeld en die mij aan hen doen terugdenken, trofeeën die ik heb 
gewonnen bij een wedstrijd en die mij herinneren aan de moeite die ik heb 
moeten doen om ze te winnen. Een ding heeft een vorm, heeft massa, 
gewicht en betekenis. Soms ook een geur. Een ding zonder betekenis is 
vaak van nul en generlei waarde voor mij. Het is inwisselbaar, ik ben er niet 
aan gehecht. Ik raak er niet aan gehecht omdat het nergens raakt aan mijn 
leven en aan wie ik ben. Het voegt niets toe aan het verhaal dat ik ben en dat 
ik aan mijzelf en aan anderen vertel. Bijvoorbeeld als die anderen op bezoek 
komen en vragen stellen bij de dingen die ik in huis heb. Meestal gebeurt dat 
bij het zien van een foto of een object in de kamer dat de aandacht trekt. Je 
kunt dan aan de hand van dit object iets vertellen: een vakantieherinnering, 
een persoon, een gebeurtenis. Het ding wordt de aanzet tot een narratief en 
vraagt om een verduidelijking, een verhaal, als de ander dit narratief nog niet 
kent. Zo kan ik zelf ook in de ogen van anderen een verhaal worden en wordt 
er over mij gepraat. Misschien is dit feit, het gegeven, dat er met mij én over 
mij kan worden gesproken wel een wezenskenmerk van ons menszijn: het 
narratieve aspect van ons leven dat de basis vormt onder elke vorm van 
zinervaring, zinbeleving, zingeving. Als de ander wegvalt waarmee ik in 
gesprek ben, als het ding verdwijnt waarover ik een verhaal kan vertellen, 
wordt mijn wereld armer. 


De digitale wereld, de virtualiteit die mij dagelijks wordt voorgeschoteld, de 
immense hoeveelheid informatie die ik tot mij neem, kan dát niet vervangen. 
Het echte contact, het levende contact met een ding, dier, mens is 
onvervangbaar. De ouderen die wij nu in verzorgingstehuizen hebben 
achtergelaten kunnen hierover meepraten. Geen robot kan de aanraking, de 
menselijke warmte, de oprechte belangstelling van een mens vervangen. 
Iemand die eenzaam is en die zich eenzaam voelt is niet geholpen met een 
3D-bril en een virtueel landschap. 


ChatGPT dat opeens een wondermiddel blijkt te zijn bij het produceren van 
teksten, vervangt niet de enthousiasmerende en inspirerende docent die zijn 
leerlingen aanmoedigt om verder te kijken dan hun neus lang is en die in 
staat is om anderen te bezielen. Hoeveel informatie tot je beschikking staat 
als algoritme, levend zal het nooit worden, de diepte van een gedicht met 
diverse betekenislagen zal niet zo gauw worden bereikt. Maar je weet maar 
nooit, vooral niet omdat wij als gebruikers, als toeschouwers onze eigen 
dimensie toevoegen aan wat wij ervaren, lezen, beleven. We voegen zelf 
betekenis toe, we maken zelf dingen belangrijk, we leggen er zelf betekenis 



in. En dan kan het gaan leven, kan het diepte krijgen. We helpen zo de 
machine een handje. We kunnen zelfs een band krijgen met een wapen, een 
voertuig, een ding dat bedoeld is om anderen te vernietigen. Vliegtuigen met 
dodelijke wapens krijgen een opdruk en een naam, een vignet op de tank, 
geeft aan dit voertuig een extra betekenis. Maar dan heb ik het weer over 
dingen, dingen die voor mij belangrijk zijn gaan worden. 


Op het eerste gezicht lijkt het misschien dat ons denken op dezelfde wijze 
werkt en informatie verschaft als de digitale werkelijkheid waarin we ons 
bevinden en waarvan we gebruik maken. We zoeken dingen op die we willen 
weten, als we vragen hebben, als we op zoek zijn naar meer informatie. We 
ontvangen die informatie als een vorm van opeenstapeling van gegevens: 
additief. Het ene komt bij het andere. Zelf moet je er dan maar een ‘brood’ 
van bakken, nu je alle ingrediënten bij elkaar hebt, of met andere woorden, 
zelf moet je deze gevonden puzzelstukjes zo aan elkaar leggen dat deze 
informatie ook betekenis heeft, en meer is dan een verzameling stukjes. 
Byung-Chul Han probeert in zijn essay , Undinge. Umbrüche der Lebenswelt 
het onderscheid te laten zien tussen denken en kunstmatige intelligentie als 
hij spreekt over de werking van kunstmatige intelligentie. Hij schrijft: 


Das Denken im emphatischen Sinn bringt eine neue Welt hervor. Es ist 
unterwegs zum ganz Anderen, zum Anderswo: »Das Wort des Denkens ist 
bildarm und ohne Reiz. [... ] Gleichwohl verändert das Denken die Welt. Es 
verändert sie in die jedesmal dunklere Brunnentiefe eines Rätsels, die als 
dunklere das Versprechen auf eine höhere Helle ist.« Die 
Maschinenintelligenz dringt in jene dunkle Brunnentiefe eines Rätsels. 
Informationen and Daten besitzen keine Tiefe. Das menschliche Denken ist 
mehr als Rechnen and Problemlosung. Es erhellt und lichtet die Welt. Es 
bringt eine ganz andere Welt hervor. Von der maschinellen Intelligenz geht 
vor allem die Gefahr aus, dass das menschliche Denken sich ihr angleicht 
und selbst maschinell wird. (Pag. 51)


Als ons denken ook machinaal wordt, in de trant van een algoritme dat 
verzamelt, verbanden legt, correlaties ontdekt, en daarvan kond doet, 
worden we misschien steeds minder empathisch. Ons gevoel, onze emotie 
doet niet (meer) mee, of doet steeds minder mee. Je ziet dit gedrag soms als 
het ware bij generaals die hun soldaten een zinloze strijd insturen - 
kanonnenvlees - de hoeveelheid moet de doorslag geven om de vijand te 
overrompelen, ongeacht de eigen verliezen. Kijk naar de strijd in Oekraïne 
waar de Russen deze tactiek toepassen: een mensenleven telt niet. Of kijk 
naar managers waarvoor de winstgevendheid en het belang van de 
aandeelhouders boven alles telt. De arbeiders, het personeel telt niet mee, ze 
zijn slechts onderdeel van de productiemiddelen, ze kunnen zonder pardon 
worden vervangen en ontslagen als dat meer winst oplevert. 




Han grijpt terug naar het denken bij de oude Grieken, terug naar de filosoof 
Plato, waarvoor het denken niet alleen een kwestie was van informatie 
verzamelen, combineren en (praktisch) toepassen. Er zit bij hen een zekere 
passie in het denken, een bevleugeld en zich verwonderend uitend, een 
gegrepen zijn en meegevoerd worden door de vragen die worden gesteld, de 
werkelijkheid waarover wordt nagedacht. Het is een soort van erotische 
lading die ons aantrekt, die ons voortstuwt, die ons bezig blijft houden. Han 
schrijft: 


Das Denken nährt sich vom Eros. Bei Platon gehen Logos und Eros eine 
innige Beziehung ein. Der Eros ist die Möglichkeitsbedingung für das 
Denken. Auch Heidegger folgt hierin Platon. Auf dem Weg zum 
Unbegangenen wird das Denken vom Eros beflügelt: »Ich nenne es den 
Eros, den ältesten der Götter nach dem Wort des Parmenides. Der 
Flügelschlag jenes Gottes berührt mich jedesmal, wenn ich im Denken einen 
wesentlichen Schritt tue and mich ins Unbegangene wage.« Das Rechnen ist 
ohne Eros. Daten und Informationen verführen nicht. (Pag. 51)


In de digitale wereld is de (echte) passie gesmoord of ze wordt kunstmatig 
opgewekt. Kijk eens naar digitale games die worden gespeeld: ze zitten vaak 
vol met geweld en verlangen om te overwinnen. Maar het blijft een vorm van 
spel die niets met de werkelijke wereld van doen heeft. De speler verliest 
zich in de game-werkelijkheid en alles wat hij ervaart brengt hij of zij zelf mee 
in het spel. De spelen zijn zo geconstrueerd dat ze aansluiten bij de 
verlangens (de eros) van de spelers. Bekend is dat de spelers gemotiveerd 
worden door het wedstrijdidee, door de kick van het geweld, en ook door het 
toedienen van geweld dat (in werkelijkheid) onbestraft blijft. Dat alles brengt 
de speler zelf mee in het spel. Komt dus van buiten de digitale realiteit die 
hem wordt voorgespiegeld. De speler legt zelf deze betekenissen erin. Zou 
een speler niks geven om de overwinning, niks om de te overwinnen 
obstakels, niks om het geweld, niks om het idee achter het spel, dan is het 
spel voor deze speler van nul en generlei waarde. Ik zelf bijvoorbeeld, geef 
helemaal niks om deze spelwereld, deze vorm van vermaak. Want ik word er 
niet door vermaakt en ik laat me er niet door vermaken. Het voegt niks toe 
aan mijn wereld, en aan mijn wereld van betekenissen. Een spel is voor mij 
een zinloos geheel, tijdverdrijf niet aan mij besteed. Jammer van je levenstijd.


Kunstmatige intelligentie moet het hebben van wat er al is. ChatGPT 
combineert gegevens, informatie, die overal is opgeslagen. Dat gebeurt op 
een slimme manier, maar het is geen denken en het levert geen echte 
nabijheid op zoals een mens of een ding dat kan doen voelen. Han verwijst 
naar de Franse filosoof Deleuze die een eigen wijze van benaderen heeft van 
het denken – iets wat haaks staat op het additieve principe van de digitale 
werkelijkheid. Han zegt: 




Deleuze zufolge hebt die Philosophie mit einem »Faire l'idiot« [sich zum 
Idioten machen] an. Nicht Intelligenz, sondern ein Idiotismus zeichnet das 
Denken aus. Jeder Philosoph, der ein neues Idiom, ein neues Denken, eine 
neue Sprache hervorbringt, ist ein Idiot. Er verabschiedet sich von allem, was 
gewesen ist. Er bewohnt jene jungfrauliche, noch unbeschriebene 
Immanenzebene des Denkens. Mit dem »Faire l'idiot« wagt das Denken den 
Sprung ins ganz Andere, ins Unbegangene. Die Geschichte der Philosophie 
ist eine Geschichte der Idiotismen, der idiotischen Sprünge: »Der alte Idiot 
wollte Evidenzen, zu denen er aus sich selbst gelangen wurde: unterdessen 
würde er an allem zweifeln [... ]. Der neue Idiot will überhaupt keine 
Evidenzen [... ], er will das Absurde - das ist ein völlig anderes Bild vom 
Denken.« Künstliche Intelligenz vermag nicht zu denken, denn sie ist nicht 
fähig zum »Faire l'idoit«. Sie ist zu intelligent, um ein Idiot zu sein. (Pag. 
51-52)


De idioterie van onze toegenomen afhankelijkheid van de digitale 
werkelijkheid blijft intussen vragen oproepen. Waarom maken we ons zo 
afhankelijk, waarom scheppen we een werkelijkheid waarin de virtualiteit van 
de informatiestromen elke vorm van waarheid gaat vervangen, een waarheid 
die aan de aarde, aan de dingen, aan de mensen is gekoppeld? Een 
waarheid die houvast geeft omdat het geen opeenstapeling is van informatie 
die telkens weer verandert, maar een vorm van beleving van zin en 
zinvolheid in ons bestaan. Een waarheid die ons verder brengt, die ons 
draagt en die ons in staat stelt een zinvolle wereld op te bouwen. Een wereld 
waar ieder er toe doet en waarin niet heel velen de rekening betalen voor het 
gedrag van anderen. Hoe ontzagwekkend de digitale werkelijkheid ook moge 
zijn, alles wat deze wereld ons gebracht heeft, de grote kloof tussen arm en 
rijk, tussen de bezitters van kennis en mogelijkheden en hen die dat niet 
hebben, is nog steeds niet gedicht. Hoe vaak ook de loftrompet gestoken 
wordt op alle nieuwe (digitale) ontwikkelingen, de feiten spreken voor zich. 
Digitaliteit zonder ethiek, zonder toepassing van menselijke normen, zonder 
oog voor rechtvaardigheid en een rechtvaardige samenleving kan uitgroeien 
tot een kwaadaardig gezwel. De Elon Musk’en die robots bouwen die 
autonoom kunnen handelen maken het er niet beter op. In dat soort mensen 
heb ik nul vertrouwen, hun waarheid kent slechts een gezicht: de eigen 
beurs. De rest is daaraan ondergeschikt. Zij mogen zeker niet meer ruimte 
krijgen - en ook geen vrij spel. 


John Hacking 

20 januari 2023


Bron: Byung-Chul Han, Undinge. Umbrüche der Lebenswelt, Berlin 2021, 
(Ullstein)




*****


2023 Wereld van de dingen 

Sammelsurium luidt een klein boekje van de schrijver Eugen Roth uit 1955 
met als ondertitel Freud und Leid eines Kunstsammlers. Op humoristische 
wijze en met veel ironische kwinkslagen beschrijft hij (op zijn 60e verjaardag) 
het (en zijn) leven als verzamelaar van kunstprenten, tekeningen en andere 
kunstzinnige zaken. Als vorm van tijdverdrijf maar ook als fanatieke 
bezigheid om werken van bekende kunstenaars in zijn bezit te krijgen en te 
laten zien aan andere verzamelaars. Als hij een nieuw werk verkrijgt - 
bijvoorbeeld een gravure waar hij een redelijk bedrag voor betaald heeft, 
komt deze eerst in de map met nieuwe aanwinsten. Het kost tijd om deze 
gravure te ontdekken, om haar tot eigen bezit te laten worden. Het kost tijd 
opdat het hart zich aan dit nieuwe bezit kan gaan hechten. Pas dan kan hij 
het verkregen werk als het zijne beschouwen, als zijn persoonlijk bezit. Hij 
raakt eraan gehecht. In principe is het een ding onder de andere dingen, 
maar dan wel een bijzonder ding.


In een overzicht van vergane beroepen presenteert Rudi Palla een heel scala 
aan beroepen die heden te dage niet meer worden uitgeoefend. Zoals de 
Abtrittanbieter, mannen en vrouwen die met brede rokken voorbijgangers op 
straat een emmer aanbieden om daar hun behoefte in te doen, onder hun 
rok (en dus onttrokken aan het oog van nieuwsgierigen). Beetje een obscuur 
voorbeeld, maar dit Thesaurus staat vol met prachtige anekdotes hoe 
mensen vroeger hun beroep uitoefenden en wat ze daar bij nodig hadden. 
Wat opvalt is dat er voor elk detail vaak specialisten waren. Denk aan een 
ruiter die zowel een paard, een zadel, beschermende kledij, eventueel 
wapens en andere uitrusting nodig heeft om als ridder of als soldaat te 
kunnen functioneren. Voor elke van die onderdeel waren er handwerkers die 
dingen maakten en onderhielden. Misschien lijkt het vanzelfsprekend maar 
het was de wereld van de dingen. 

In de krant NRC worden momenteel lezers uitgenodigd een foto te sturen 
met de boeken die ze wel in huis hebben maar nog niet hebben gelezen. 
Elke foto krijgt een passend commentaar van de inzender. Zo verschijnen er 
stapels boeken in beeld. Boeken als dingen die ze in bezit hebben en waar 
ze aan gaan hechten. 


We zijn in ons leven omgeven door dingen. Veel laat ons onverschillig maar 
sommige dingen worden kostbaar in ons leven en willen we nooit meer kwijt. 
Misschien omdat we herinneringen hebben aan de persoon die ons dierbaar 
is en waar het ding aan herinnert, of omdat het ons veel tijd en moeite heeft 
gekost om het ding te bemachtigen. Het is nu van ons, je kunt het laten zien, 
je kunt er mee pronken. Het maakt nu deel uit van je zelf opgebouwde 



identiteit, zoals een diploma aan de muur. Kijk wat ik heb bereikt, kijk wie en 
wat ik ben. 

Dingen zeggen dus iets over de persoon die ze in bezit heeft en die ze soms 
op opvallende wijze laat zien. Influencers op Instagram verslijten zo heel wat 
dingen (producten) om ze aan hun volgers te tonen en aan te prijzen en daar 
krijgen ze weer commissie voor door de aanbieders van die dingen. Hoe 
meer volgers hoe groter de beloning. Ook al hebben ze eigenlijk niks met het 
ding dat ze aanprijzen, ze verdienen er hun boterham mee. 

Dit voorbeeld laat vooral zien hoe relatief de waarde van dingen aan het 
worden is: de commercie prijst ons alles aan maar de echte waarde ervan 
ontbreekt. Het ene ding kan zo worden ingeruild voor een ander ding. Je 
hebt er geen persoonlijke band mee. Massaproductie produceert veel dingen 
die eigenlijk van nul en generlei waarde zijn. Kunstenaars in Kenia maken 
kleding van weg gegooide dingen: sigarettenpeuken, injectienaalden, plastic 
sandalen, drinkbekers, plastic flesjes, oude poppen, je kunt het zo gek niet 
bedenken. Een fotoreportage in de NRC laat het allemaal zien. 


We leven in de tijd van de massaproductie en de massaconsumptie. We 
omgeven ons met dingen maar de dingen hebben niet meer de waarde die 
ze bijvoorbeeld hadden in een ander tijdperk waarin het produceren van een 
ding met veel inspanning en moeite gepaard ging. Om een vuurstenen-bijl te 
maken en te gebruiken ging heel wat voorbereiding aan vooraf en vereiste 
dat een zekere vaardigheid van de maker. Om maar eens een voorbeeld te 
gebruiken van heel lang geleden. De vervaardiging van een gebedenboek in 
de middeleeuwen voor een adelijke dame of heer kostte soms jaren. 
Uitvinding van de drukpers maakte daar meteen een einde aan. Als je met de 
ogen van een Neanderthaler, een Romein of een middeleeuwer in onze tijd in 
een grote stad zou rondwandelen zou je waarschijnlijk absoluut niet weten 
wat je ziet. Je zou nauwelijks iets herkennen uit je eigen leefwereld. De 
dingen die je kent uit je eigen leefwereld zou je waarschijnlijk bijna niet 
tegenkomen of in een totaal andere vorm. En hoe langer in de tijd je terug 
gaat hoe meer dit geldt. Stel dat je wel iets zou tegenkomen wat je herkent: 
een vaas, een pot, iets om in te bewaren, dan zou dat een gevoel van 
herkenning oproepen en ook een heel klein beetje een gevoel van zekerheid 
want het voorwerp, het ding is vertrouwd. Zo werkt dat, dingen die wij 
kennen, dingen waar we bekend mee zijn, dingen ook waar we aan gaan 
hechten, geven naast vertrouwen ook zekerheid en houvast. 


Martin Heidegger zoekt in de dingen zijn houvast in de wereld. Heidegger 
begrijpt het ding als plaats (Ort) en als verzameling (Versammlung). Volgens 
hem is de originele betekenis van ding niet een ding of object voor een 
subject, maar voorwaarde voor de ontsluiting van (de) wereld. In zijn 
enigszins donkere taal zegt hij in zijn latere werk: Dingend sind die Dinge. 
Dingend gebärden sie Welt. (Harald Seubert, Heidegger-Lexikon, pag. 125). 
Ik heb me in een vorige bijdrage al een keer verwonderd naar aanleiding van 



een citaat van Byung-Chul Han over deze visie op de wereld van dingen bij 
Heidegger. (1) Maar ik kan goed begrijpen dat de toegang tot de wereld en 
het gevoel van zich thuis voelen in en met de wereld vooral komt door de 
vertrouwdheid met de dingen van en uit die wereld. Wat zouden we zijn 
zonder huis, waarin we kunnen wonen, zonder grond waarop we ons 
dagelijks kunnen bewegen naar plaatsen die wij kennen en waar we kunnen 
leven en genieten, geboren worden en sterven? Maar nu klink ik bijna al als 
Heidegger zelf, die ook het denken als onderdeel van de combinatie 
bouwen, wonen en denken ziet. Zonder wereld van de dingen waarin en 
waarmee we ons leven gestalte geven en ons wereldbeeld vormen geen echt 
houvast. 


Toch leven we nu in een nieuwe wereld. Niet de wereld in de trant van de 
ontdekkingsreizen van een Columbus die in de ontdekte nieuwe wereld 
vooral op zoek ging naar goud (en dat kenden ze al), maar een wereld van de 
nummers, de getallen (numérique in het Frans), de wereld van de informatie. 
Algoritmen kleuren en bepalen onze kijk op de wereld en sturen steeds meer 
ons gedrag. Byung-chul Han spreekt in een van zijn laatste publicaties over 
Undinge (in navolging van Vilém Flusser) die de dingen verdringen. En deze 
Undinge zijn de informatiestromen. De geordende wereld die tot nu toe 
vanzelfsprekend was, gebouwd met en op de dingen, gaf ons tot nu toe een 
zekere vorm van stabiliteit. Maar in digitale wereld zijn de dingen opeens 
zonder houvast en is elke vorm van informatie vloeiend, veranderlijk, virtueel. 
Han schrijft dat de terrane ordening door de digitale ordening wordt afgelost. 
De digitale ordening entdinglicht de wereld doordat zij haar informatisiert. In 
plaats van ding-fetisjisten worden we data-fetisjisten, aldus Han: “Die 
Informatisierung der Welt macht aus Dingen Infomate, nämlich 
informationsverarbeitende Akteure.” (Han, Undinge, pag. 9). Zo verwijst hij 
ook naar Heideggers omgang met de wereld, een wereld die voorhanden is, 
en zuhanden. De hand staat centraal in de analyse van het Dasein bij 
Heidegger, zoals die veelal ook centraal staat in de vergeten en vergane 
beroepen bij het overzicht van Palla. Deze analyse moet volgens Han 
hoognodig worden herzien omdat ze niet meer klopt. Het gaat niet meer om 
het omgaan met de dingen maar om het uitwisselen van informatie met 
elkaar: “Wir hantieren nicht an den Dingen, die passiv vorliegen, sondern wir 
kommunizieren und interagieren mit den Infomaten, die selbst als Akteure 
agieren und reagieren.” (Han, Undinge, pag. 10). In navolging van Luciano 
Floridi noemt hij de mens een ‘Inforg’. De mens wordt zo een project. Er 
komt wel meer vrijheid om informatie uit te wisselen en te ontdekken, maar 
de mens wordt ook zo meer en meer onderdeel en gevangene van het 
systeem en de systemen die deze informatie beheersen en controleren. Ze 
zetten ons zelf vast in de digitale gevangenis, hoe meer we toegeven aan het 
delen van onze informatie. Niet het bezitten van dingen staat nog centraal 
maar het ondergaan van ervaringen, zoals sommige reclames werven met 
‘maak herinneringen’. 




Welke effecten zal dit hebben voor onze wereld en de omgang met de 
wereld? Als waarheid geen houvast meer biedt omdat ze niet gekoppeld is 
aan de dingen, het lichaam, de feiten, het tastbare, voelbare, het concreet 
controleerbare, herhaalbare, maar enkel een digitaal construct is geworden, 
een nep-film, fake- nieuws, een sprookje dat virtueel is vormgegeven, dan 
zijn we langzaam aan het zinken in een reusachtige digitale beerput. Er is 
gaan bodem, er is geen houvast als we enkel vertrouwen op de informatie uit 
de digitale wereld en de wereld van de dingen vaarwel zeggen. Maar ook de 
dingen geven waarschijnlijk niet meer het houvast dat we graag zouden 
wensen. Als bijvoorbeeld de (nationale) vlag maar een lap stof is, het 
schilderij slechts een stuk beschilderd linnen, de mens maar een verzameling 
atomen, moleculen en eiwitverbindingen, de wereld maar een verzameling 
mogelijkheden en kansen om rijk en welvarend te worden (ondanks de 
kosten, ondanks de gevolgen voor de andere bewoners ervan), dan zijn we 
hard op weg om elk houvast te verliezen. Vandaar, zo vermoed ik, het 
sentimenteel vasthouden aan het verleden, de eigen ‘grandeur’ die politici 
missen in de huidige tijd, en met hen de aanhangers, een verlangen terug 
naar glorieuze tijden, naar ‘recht en orde’, naar een overzichtelijke 
samenleving. Het meest extreem komt dit aan het licht onder de Talibaan: de 
vrouw als beheersbaar voortplantingsding dat verder elk recht wordt 
onthouden. Intussen wel - ook als moslim - gebruik maken van alle moderne 
techniek, vormen van communicatie om de handel in verdovende middelen 
te beheersen, zodat de eigen beurs wordt gespekt. Hypocrisie ten top. 
(Welke andere moslimlanden nemen hiertegen stelling? Ook vanuit religieus 
standpunt?) 


Religieuze en ideologische fanaten die politieke macht nastreven en 
verkrijgen maken de wereld niet beter. Onder het mom van religieuze wetten 
en trouw aan de traditie en overlevering knechten ze met moderne middelen 
iedereen die niet in hun plaatje past. En zijn de problemen in eigen land te 
groot, dan is er altijd nog bliksemafleider via het voeren van een oorlog zoals 
nu in Oekraïne plaatsvindt. Overspoeld en gehersenspoeld met 
staatspropaganda mogen de zonen en dochters van het volk zich opofferen 
voor de leider en de corrupte volgelingen in naam van de natie. Als ze toch 
moeten sneuvelen op een slachtveld, waarom dan niet eerder in opstand 
komen tegen zoveel idioterie? Syrië, Rusland en Wit-Rusland, Iran, Myanmar, 
Ethiopië, Soedan, Jemen, China, Turkije, Hongarije, Polen, etc. etc. ze 
passen allemaal hun nationale geschiedenis aan door de feiten, door de 
dingen die zijn gebeurd, te ontkennen, of te verdraaien. Opdat de leider en 
de natie in een beter daglicht komen te staan. Ik noem dat ook een vorm van 
onmacht, onmacht om met de nieuwe werkelijkheid om te gaan. 

Een werkelijkheid waarin alle oude grenzen langzaam maar zeker worden 
opgeheven, een werkelijkheid die vloeiend wordt, fluïde. Waarin binnen de 
informatiestromen gekozen moet worden voor een ethische stap op de 



plaats waarin recht en leven van alle wereldburgers gewaarborgd moet 
worden, desnoods via nieuwe instituties, desnoods via onteigening van de 
mediatycoons die nu veel te veel informatiemacht hebben en daarmee 
politieke macht. Meneer Musk produceert autonome robots. Zo laat hij zijn 
ware aard kennen. Hij maakt dingen om mensen te beheersen. Waarschijnlijk 
denkt hij dat hij aan de goede kant van de geschiedenis staat. Ik heb er 
weinig vertrouwen in. Macht corrumpeert, absolute macht corrumpeert 
absoluut. 


Onthechting, ont-spullen is nu in de mode, alles waar je aan gehecht was, 
bent, je kunt het leren loslaten. Je hebt het niet nodig. Maar hoever ga je 
daarin? Wat is echt kostbaar? Kostbaar voor jou als uniek persoon? 
Uiteindelijk ga je dood, neem je niks mee. Maar de tijd daarvoor, en daarin 
voel ik mij ook een romanticus, is er veel van waarde, veel is kostbaar en wil 
je eigenlijk niet kwijt omdat er zoveel mee verbonden is. Als verzamelaar kun 
je er heel veel vreugde aan beleven.

In een ziekteproces met als uitkomst de dood, ga je dat beseffen. Loslaten, 
de wereld die kleiner en kleiner wordt, de liefde van je dierbaren die 
uiteindelijk het laatste is. Dierbaren die je moet loslaten. Dat is het 
moeilijkste, de laatste stap. De dingen heb je dan al achter je gelaten. Al 
woon je in een paleis, het is lucht en ledigheid, ijdelheid der ijdelheden. Je 
bekendheid, je roem misschien, het  is nog slechts een vaag gerucht, een 
zuchtje in de wind. Je koopt er niks voor op je sterfbed als het afscheid 
nadert. Zo is het lichaam het laatste ding, het definitieve ding, dat jou loslaat, 
dat jou verlaat…en wat er dan nog overblijft? God mag, God zal het 
zeggen…..


John Hacking

4 januari 2023


noten:


noot 1:

Auskunft über Heideggers Welt geben auch jene “Dinge”, die er als Träger 
der Welt immer wieder beschwört. In “Das Ding” teilt Heidegger die Dinge in 
vier Gruppen ein: 1. “der Krug und die Bank, der Steg und der Pflug”; 2. “der 
Baum und der Teich, der Bach und der Berg”; 3. “Reiher und Reh, Pferd und 
Stier”; 4. “Spiegel und Spange, Buch und Bild, Krone und Kreuz”. 

(uit: Martin Heidegger, Vortrage und Aufsätze, Pfullingen 1954, S. 181.) in: 
Byung-Chul Han, Hyperkulturalität Kultur und  Globalisierung Merve Verlag 
Berlin 2005


bronnen:




Roth, Eugen, Sammelsurium. Freund und  Leid eines Kunstsammlers, 
München 1955, (Carl Hanser Verlag)

Palla, Rudi, Verschwundene Arbeit. Ein Thesaurus der untergegangene 
Berufe, Frankfurt am Main 1994, (Büchergilde Gutenberg) 

Seubert, Harald, Heidegger -Lexikon, 2021, (Wilhelm Fink)

Han, Byung-Chul, Undinge. Umbrüche der Lebenswelt, Berlin 2021, (Ullstein)


******


Meta-FYSICA 

Abstracta 

We kunnen het niet laten om in abstracta te blijven spreken: vrijheid, 
democratie, de natie, het volk, de wereld, het land, de boeren, de verdrukten, 
de rijken, de machtigen, de verslaafden, de verworpenen, de asielzoekers, 
de immigranten en ook de gelovigen, de religie, de kerk, het geloof en het 
super abstracte begrip God. Maar wat zeggen we eigenlijk en wat speelt er 
feitelijk? Bij nader toezien ontdek je altijd hoe gedifferentieerd de 
werkelijkheden zijn die wij in abstracte begrippen uitdrukken. Je kunt wel 
proberen om een definitie te ontwerpen om een abstract begrip te 
omschrijven en kijken of je met de middelen van de logica en de rationaliteit 
verder komt - veel inhoud krijgt het begrip daardoor niet, omdat deze 
definities gebaseerd op logica of op opsommingen van empirisch gegeven 
feitelijkheden, het formele karakter van het begrip in stand houden. Het 
begrip dekt nooit de ervaren lading als je in contact komt met de 
veelvormige gestalten, die dit begrip kan aannemen in het werkelijke contact. 
En je zou dan willen zeggen: dat is de ervaring van de werkelijkheid ‘pur 
sang’, niet in een definitie of in een abstract begrip te vangen. Dat laatste, de 
ervaring ‘pur sang’, is natuurlijk flauwekul, want elke ervaring van ‘de 
werkelijkheid’ is een bemiddelde ervaring en ‘de werkelijkheid’ is een fictie, 
die kunnen we helemaal niet ervaren. Wat we ervaren zijn contacten en de 
relaties die plaatsvinden; deze noemen we werkelijk, echt, omdat ze iets met 
ons doen - het zijn relaties die tot iets leiden, relaties die we weergeven in 
onze taal, waar we over nadenken, die gevoelens losmaken, die aanzetten 
tot daden, die daarna in herinneringen worden vastgelegd en die soms 
herinneringen oproepen. De taal is bij uitstek het ‘voertuig’ waarmee wij ons 
in een grotere werkelijkheid bewegen. Een ervaren werkelijkheid die groter is 
dan de zin of realiteit van het eigen ‘narcisme’, waarin we soms gevangen 
zitten en dat zo wordt ontstegen. Het relationele, de dialoog die we met 
onszelf en de anderen om ons heen voeren laat ons ervaren dat we in een 
grotere werkelijkheid leven en functioneren dan die van het ego. We staan in 
relatie: met onszelf en met de mensen en de wereld om ons heen. Daar 
kunnen we ons niet aan onttrekken en deze relaties vormen het fundament 



van ons bestaan. Daar is ook alle ervaring van zin en van zinvolheid op 
gebaseerd. Daar ontstaat zin, daar kunnen we ervaren dat ons leven in 
‘samenspraak’ met de betekenisvolle anderen zinvol kan zijn. 


Taal 

Het was de filosoof Ludwig Wittgenstein die een poging deed om de taal te 
doorgronden die wij inzetten om onszelf, onze relaties en onze ervaren 
werkelijkheden te benoemen en bespreekbaar te maken. Hij stootte daarbij 
al heel snel op het probleem van de metafysica: een wereld van vragen die 
vanuit zijn optiek problematisch waren omdat ze een heel eigen dimensie 
van de werkelijkheid bestrijken die volgens Wittgenstein buiten de filosofie 
valt. Ingeborg Bachmann probeert in een radiouitzending in de jaren vijftig 
van de vorige eeuw Wittgenstein te begrijpen - wat is zijn echte ‘Anliegen’, 

wat wil hij met zijn filosofie en hoe ziet hij het probleem van de metafysica. 
Ze voert verschillende sprekers op die commentaar leveren op zijn filosofie 
en ook hij zelf komt via citaten aan het woord. Datzelfde doet ze ook ten 
aanzien van Simone Weil, naar die komt later ter sprake. Ik citeer uit deze 
radiouitzending over Wittgenstein de volgende passage:


1 SPRECHER Dass die Metaphysik wegen der Unlösbarkeit ihrer Fragen 
unmöglich sei, wurde von den Neopositivisten nicht behauptet. Das wäre der 
Standpunkt der älteren Empiristen und Positivisten gewesen, die in den 
Fehler verfielen, aus dem Empirismus eine Weltanschauung zu machen, in 
dem dann ebenfalls eine Metaphysik steckte, etwa der Art, dass die uns in 
der Erfahrung gegebene Welt als Realität verabsolutiert wurde. Im 
Neopositivismus oder logischen Positivismus hingegen versuchte man 
zuerst, die Fragen, die in der Philosophie seit ihrem Beginn aufgetreten sind, 
sinnvoll zu formulieren oder, wenn dies nicht möglich war, die Fragen 
auszuschalten. Denn wonach man nicht einmal sinnvoll fragen kann, darauf 
kann es grundsätzlich, in alle Zeit, keine sinnvolle Antwort geben. Dabei stieß 
man in der Metaphysik auf »Scheinsätze«, »Pseudoprobleme« wie etwa das 
Problem der Idealität oder Realität der Welt, das Geistproblem und das 
Gottesproblem, die grundsätzlich nicht gelöst werden können. Und man 
schied diese Probleme aus der Philosophie aus. Ein Satz etwa, der die 
Realität oder Idealität der Welt behauptet, stellt ja nicht einen Sachverhalt 
dar; er hat, wie alle Sätze dieser Art, eine ganz andere Funktion. Er bringt ein 
Lebensgefühl zum Ausdruck. Die gefühlsmäßigen und willensmassigen 
Einstellungen zur Umwelt, zum Kosmos, zu den Mitmenschen, zu den 
Lebensaufgaben, prägen ihn. Darum hat die Metaphysik für viele so großen 
Wert. Das Lebensgefühl aber kann auch auf dem Weg künstlerischer 
Gestaltung seinen Ausdruck finden. Insofern ist die Metaphysik dem 
Kunstwerk verwandt. Nur kommt bei ihr das Lebensgefühl in einem Gefüge 
von Sätzen zum Ausdruck, die scheinbar in logischen Zusammenhängen, 
logischen Ableitungsverhältnissen zueinander stehen; und so wird ein 



theoretischer Gehalt vorgetäuscht. Ein Kunstwerk argumentiert nicht. Die 
Metaphysik jedoch argumentiert und besteht darauf, Erkenntnisse zu 
vermitteln. Was aber Erkenntnis geben kann, wird immer nur ein 
naturwissenschaftlicher Satz sein, auch wenn er als metaphysisch 
verkleideter auftritt.


Taal als labyrint 

De metafysica, hoe oud ook en met welke papieren dan ook, levert volgens 
Wittgenstein niet de kennis die je van een filosofie zou mogen en kunnen 
verwachten. Ze leidt eerder af, ze verstopt zich, ze hult zich in een kleed van 
overtuigingen en argumenten die de toets van de kritiek (gebaseerd op basis 
van natuurwetenschappelijke criteria) niet kunnen doorstaan. De 
werkelijkheid verkennen via de weg van de metafysica is dan ook een 
doolhof waarin je makkelijk verdwaalt omdat de taal ons doet verdwalen. We 
noemen zaken, dingen, grootheden, abstracta maar die corresponderen 
nauwelijks met een ervaring in de werkelijkheid zodat we er greep op zouden 
kunnen krijgen. Het begrip God is bij uitstek zo’n taalkundig dwaallicht. Er 
een persoonlijke invulling aangeven zegt helemaal niets over het begrip zelf 
en de werkelijkheid ervan. Het zegt hoogstens iets over de gelovige die zijn 
veronderstelde relatie met woorden benoemt, een relatie die nauw aansluit 
bij zijn eigen leven en zijn eigen verwachtingen en verlangens. Bachmann 
concludeert dan ook ten aanzien van de bedoelingen van Wittgenstein:


Und damit haben wir seine Absicht gefunden, dieselbe, die im >Tractatus< 
offen zutage tritt: zu zeigen, dass die Probleme der Philosophie Probleme 
der Sprache sind, dass sozusagen die Fehlzündungen der Sprache die 
philosophischen Probleme schaffen.


Wat we nodig hebben is dus een andere taal, een taal vrij van de 
onnauwkeurigheden zoals die in de metafysica worden gebezigd. Want als je 
die sporen blijft volgen verdwaal je. En je filosofie wordt dan een dwaaltocht, 
zo Wittgenstein. Ingeborg Bachmann zegt dan ook: 


1. SPRECHER Es ist Wittgensteins Überzeugung, dass die Philosophie von 
uns zur Ruhe gebracht werden muss, so dass sie nicht mehr von Fragen 
»gepeitscht« wird, die sie selbst in Frage stellen, und er glaubt, dass wir die 
Probleme zum Schweigen bringen können, wenn unsere Sprache gut und 
sinnvoll funktioniert, wenn sie im Gebrauch lebt und atmet. Nur wo die 
Sprache, die eine Lebensform ist, aus dem Gebrauch genommen wird, wo 
sie leer lauft — und das tut sie, seiner Meinung nach, wo sie im 
herkömmlichen Sinn philosophierend verwendet wird —, entstehen 
Probleme. Diese Probleme müssen nicht gelöst, sondern beseitigt werden. 

So bewegen sich diese Untersuchungen eigentlich im Kreis des >Tractatus<, 
erweitern ihn aber durch Detailuntersuchungen nach allen Seiten. Sie 



verlassen die Abstraktion und geben Bilder. Die Sprache wird jetzt nicht 
mehr ein Zeichensystem genannt - das sie natürlich bleibt —, sondern in 
ihrer Mannigfaltigkeit verglichen mit einer alten Stadt. Auch so kann man sie 
ansehen — als:


WITTGENSTEIN »Ein Gewinkel von Gässchen und Plätzen, alten und neuen 
Häusern, und Häusern mit Zubauten aus verschiedenen Zeiten; und dies 
umgeben von einer Menge neuer Vororte mit geraden und regelmassigen 
Straßen und mit einförmigen Häusern.«29


1. SPRECHER Und da die Sprache ein Labyrinth von Wegen ist - wie er sie 
an einer anderen Stelle nennt —, so muss die Philosophie den Kampf gegen 
die Verhexung unseres Verstandes durch die Mittel der Sprache aufnehmen. 
Sie muss Luftgebäude zerstören und den Grund der Sprache freilegen, sie 
muss einer Therapie gleich sein, denn die philosophischen Probleme sind 
Krankheiten, die geheilt werden müssen. Nicht Lösung, sondern Heilung 
fordert er. 

Somit hat die Philosophie eine paradoxe Aufgabe zu leisten: die Beseitigung 
der Philosophie.


God als werkelijkheid? 

Wittgenstein ontkent niet dat er een werkelijkheid bestaat waarin ook een 
zekere mate van transcendentie mogelijk is, uitgedrukt in het begrip God. 
Maar hij wil kost wat kost de taal die wij daarvoor gebruiken zuiveren van 
dwaalgedachten. En deze vraag naar God hoort niet thuis in de filosofie 
omdat het vanuit zijn concept van de filosofie in de “Tractatus’ een vraag is 
die buiten de context valt van zinvolle vragen en antwoorden. Je kunt er wel 
naar vragen maar je krijgt nooit een zinvol antwoord. Maar de vraag naar 
God liet Wittgenstein niet los; Bachmann zegt: 


Und Wittgenstein wollte wohl auch, leidenschaftlich wie einst Spinoza, Gott 
vom Makel der Anredbarkeit befreien.


Een andere stem van een filosofe, die hartstochtelijk gegrepen werd door de 
vraag naar God, is Simone Weil. Ook aan haar besteedt Bachmann een 
radiouitzending in dezelfde periode. Het was Simone Weil er alles aan te 
doen om God vrij te houden van alle mogelijke menselijke invullingen en 
interpretaties. In haar dagboeken komt ze daar voortdurend op terug. Enkele 
korte citaten luiden:


WEIL »Gott kann in der Schöpfung nicht anders anwesend sein als unter der 
Form der Abwesenheit.«19




»Man muss Gott in einen unendlichen Abstand rücken, um ihn als an dem 
Bösen unschuldig vorzustellen; anderseits zeigt das Böse an, dass man Gott 
in einen unendlichen Abstand rücken muss.«20

»Diese Welt, insofern sie Gottes gänzlich leer ist, ist Gott selbst.«21

»Man muss in einer Einöde sein. Denn der, den wir lieben sollen, ist 
abwesend.«22

»Nichts, was existiert, ist unbedingt liebenswürdig. Also muss man das 
lieben, was nicht existiert.«23


1. SPRECHER Diese Sätze Simone Weils zeigen schon den Nullpunkt an, auf 
dem sie verharrt. Sie verharrt aber dabei nicht im Nichtstun, sondern im Tun 
und Denken.

Aufmerksamkeit, Erfüllung der »strikten menschlichen Pflicht«, das Mögliche 
vollbringen, das Abmühen ins Leere hinein, die Mühen, um das Böse 
einzuschränken, sind die tätigen und geistigen Voraussetzungen für den 
Kontakt mit »geistlicher Wirklichkeit«. Denn, so sagt sie:


WEIL »Ein völlig Gelähmter macht keine Wahrnehmungen.”24


De geestelijke werkelijkheid - ik noem het de metafysische dimensie in ons 
bestaan - wordt volgens Weil pas ervaarbaar in een voortdurende 
confrontatie met het lijden in en aan deze wereld. Geen God die haar 
daarvan zou kunnen verlossen. Die illusie heeft ze niet. Daarbij is haar eigen 
levensweg een bron van inspiratie in die zin dat haar eigen pijnlijke 
ervaringen die ze opdoet leiden tot nieuwe conclusies en houdingen. Haar 
opvattingen zijn niet los te denken van haar persoonlijk leven dat door veel 
lijden is gekleurd. Ze worstelt met de vraag naar God als die vraag ook 
ingevuld wordt vanuit een perspectief dat een ‘goede’ God verondersteld 
wordt, een God die betrokken is op de mens en de wereld, een God die zich 
het lot van de mens aantrekt. Voor Simone Weil is de ervaring van de 
woestijn, de ervaring van leegte, de ervaring van de afwezige God 
fundamenteel. De mens kan alleen maar volharden in zijn lot en in een 
afwezige God door het goede te blijven nastreven, het boze zoveel mogelijk 
af te weren en moed te blijven houden tijdens zijn lijdensweg. Simone Weil 
vertrekt vanuit een nulpunt, de ervaring van God die er niet is. En die er ook 
niet zal zijn. Niet dat God niet bestaat, maar Hij is níet betrokken in en aan de 
wereld. Bij dit nulpunt wil zij blijven staan en geen macht of kracht mag in 
staat zijn dit ‘niets’ met zinloze verlangens en verwachtingen op te vullen - 
want elke invulling is in haar ogen niet meer dan fantasie. Een fantasie die 
het echte contact met God - (de genade) - vanuit de leegte en het niets 
verhindert. Bachmann zegt dan ook:


2. SPRECHER Unbedingt abzulassen ist aber von allem, was von diesem 
Nullpunkt täuschend entfernt: das Suchen nach Trost, Hoffnung, Heilmittel 
gegen das Leiden, jede Verdrängung der Leere durch Einbildung.




WEIL »Die Einbildungskraft ist unablässig bemüht, alle Ritzen zu verstopfen, 
durch welche die Gnade eindringen könnte.«25

»Die Einbildungskraft, welche die Leerraume ausfüllt, ist ihrem Wesen nach 
lügnerisch.«26

»Vergangenheit und Zukunft erschweren die heilsame Wirkung des 
Unglücks, indem sie imaginären Erhebungen unbegrenzten Spielraum bieten. 
Deshalb ist der Verzicht auf Vergangenheit und Zukunft als erster zu 
leisten.«27


Is de vraag naar een God die betrokken is een zinloze vraag? 

Voor Simone Weil is de ervaring van het ongeluk, het lijden, de zwaarte van 
het bestaan, de strijd tegen de macht van het bijna onoverkomelijke boze in 
de wereld, voorwaarde om bij het nulpunt van het bestaan te blijven staan, 
want hier is het misschien mogelijk om in contact te kunnen treden met God. 
Om iets van de goddelijke genade in het eigen leven te kunnen ervaren. De 
vraag is dan ook, heeft zij dit persoonlijk ervaren, heeft zij op die wijze iets 
van God in haar leven mogen ‘zien’ met de ogen van haar ziel? In haar 
dagboeken zijn haar ervaringen en gedachtes vastgehouden en ik heb in een 
van mijn essays (‘God in de kosmos’, hoofdstuk 5,3: https://
mystiekfilosofie.com/essays-god-in-het-landschap-het-lichaam-de-kosmos-
en-de-leegte/) daar uitgebreid bij stilgestaan. Bachmann schrijft hierop 
aansluitend:


2. SPRECHER Die zentralen Vorstellungen der christlichen

Religion nun, die dem Gläubigen tröstlich sind, werden von ihr auch in dieser 
erschreckenden Konsequenz gedacht. So folgert sie: die göttliche 
Barmherzigkeit bestehe in der gänzlichen Abwesenheit der Barmherzigkeit 
Gottes auf Erden. Und der Glaube an die Unsterblichkeit als Verlängerung 
des Lebens verhindere nur den rechten Gebrauch des Todes. Diesen 
Glauben habe man sich zu verbieten, Gott zuliebe, denn es stehe nicht in 
unsrer Macht, uns die Seele entkoppelt vorzustellen.


1. SPRECHER Aber sie denkt so, weil sie vor allem eines vermeiden will: 
nämlich einen imaginären Gott zu schaffen, ein neues »Großes Tier« - der 
Ausdruck ist Platons >Politeia< entnommen -, das sich zu den andren 
»Grossen Tieren« gesellen würde. Zu den »Großen Tieren« zählt sie alles, 
was Macht ausübt und Macht ausgeübt hat.


De geschiedenis leert ons dat de inzet van macht en het gebruik ervan door 
de mens heel vaak is fout gelopen. Onder het mom van het brengen van 
geluk, vrijheid, liefde en wat al niet meer zijn er miljoenen afgeslacht in 
zinloze oorlogen. “Gott mit uns” als logo op de soldatenriem, “In God we 
trust” op de bankbiljetten waarmee de oorlogen worden gefinancierd en tal 



van andere zaken: “God in onze zak, wij staan aan de goede kant, ons kan 
niets gebeuren.” Alsof het zo makkelijk is. De antwoorden van Simone Weil 
op de vraag naar God zal niet iedereen kunnen delen, haar radicaliteit en 
haar vasthouden aan een soort van nulpunt in de relatie met God is 
misschien wel onnavolgbaar. Maar Zij vraagt ook niet om haar te volgen. Ze 
laat zien hoe zij erin staat en hoe haar houding en haar geloof in deze 
gestalte krijgt. Ieder mens vult zijn eigen leven in op een wijze die bij hem / 
haar past en de vraag naar God kan hier onderdeel van zijn. Maar de 
invulling van het abstracte begrip God heeft altijd zijn keerzijde: er wordt niet 
waargemaakt wat er beloofd lijkt te zijn. In mijn essay ‘God in de leegte’ 
verken ik de optie van de leegte en het niets als mogelijke topos voor en van 
God. Geen eensluidende antwoorden vind je hier, maar wel een interessante 
verkenning van de wegen die velen zijn gegaan op zoek naar God. Is God 
betrokken? Is God een God die om ons geeft? 


In de tijd dat Mozes wandelde met God en hij de tien geboden ontving 
werden die vastgelegd op steen. Zo hadden ze bestand (hoewel stukgooien 
kon ook altijd nog - wat ook is gebeurd de eerste keer). In onze tijd - stel dat 
we een dergelijk verhaal vertellen met de middelen van nu - zou God 
misschien via een appje, of een of ander algoritme zijn wil hebben kenbaar 
kunnen maken aan ons mensen. 

Maar ik vermoed dat wij uit dit verhaal van Mozes niet een Godsbewijs 
kunnen destilleren, maar wel een gedragscode, hoe te handelen, opdat de 
wereld menselijk blijft, opdat het kwade en boze in de wereld binnen de 
perken wordt gehouden. Hoeveel moeite en hoeveel strijd dit ook kost. 

In die zin heeft het verhaal van Mozes absoluut niets van zijn actualiteit 
verloren; of we daar dan ook onze verlangens en verwachtingen ten aanzien 
van God aan vast moeten koppelen valt in mijn ogen te betwijfelen. Ik voel 
dan meer voor de houding van Simone Weil dat God absoluut afwezig is in 
onze wereld als wij bijvoorbeeld denken dat Hij de wereld op de een of 
andere wijze bestuurt. We merken er helmaal niks van. Tenminste als je een 
antwoord uit de hemel verwacht op onze gebeden, onze vragen, onze 
noden. We moeten het helemaal zelf doen. Niet met lege handen, niet zonder 
voorbeelden. De bijbel gaat tenslotte niet over het abstracte begrip God 
maar uiteindelijk en vooral over de mens in relatie tot een God die op heel 
veel manieren (en me veel namen) wordt gepresenteerd. En van die mensen 
kunnen we leren, inclusief de mens Jezus van Nazareth. Zeker tot aan het 
moment dat hij moet sterven en zich door God en iedereen verlaten voelt. 
Dat eindpunt, de dood in eenzaamheid, is het nulpunt van Simone Weil. 
Verder dan dat heeft zij niet kunnen kijken, wil ze niet kijken en hoeft ze ook 
niet te kijken, want dat is mens-onmogelijk. Ook voor ieder van ons. De 
kunst is nu daarmee te kunnen leven en toch het goede te blijven doen.


John Hacking

18 november 2023




bronnen:


Ingeborg Bachmann, Werke, (4 Bd.) Herausgegeben von Christine Koschel, 
Inge von Weidenbaum, Clemens Münster, München Zürich 2010, (Piper 
Verlag):


* Sagbares und Unsagbares - Die Philosophie Ludwig Wittgensteins. In: 
Ingeborg Bachmann, Werke, (4 Bd.), Bd 4, Pag. 103-127


* Das Unglück und die Gottesliebe – Der Weg Simone Weils. In: Ingeborg 
Bachmann, Werke, (4 Bd.) Bd 4, 128-155

Galimberti, Umberto, Mythen van onze tijd. De mens in het tijdperk van 
vooruitgang en techniek, Amsterdam 2011 (Ambo)


https://mystiekfilosofie.com/essays-god-in-het-landschap-het-lichaam-de-
kosmos-en-de-leegte/


*****


2024 Universum, Kosmos, AI en zin 

‘We are all meaningless atoms adrift in the void’

P.H. Lovecraft


Wat is een zinvol bestaan? Wanneer heeft ons leven zin en kunnen we het 
als we erop terugkijken zinvol noemen? Voor religieus ingestelde mensen, 
heeft zin en de ervaring van zinvolheid ook vaak een religieuze dimensie. Dat 
betekent dat zij hun bestaan ingebed ervaren in een groter geheel, een 
universum of kosmos waarin zij zelf in eerste instantie niet de producenten 
zijn van zin en zinvolheid. Gedragen door dit grotere geheel is de ervaring 
van zin vooral een geschenk, of in religieuze termen een vorm van genade, 
een ervaring die zij gratis en voor niets ontvangen door een bekende 
onbekende ‘gever’. Deze ‘gever’ wordt dan ook vaak beschouwd als degene 
die aan het begin staat van het kenbare en onkenbare universum. Als je 
religieus bent ingesteld betekent dat niet dat je dan ook meteen 
godsdienstig bent want religiositeit hoeft niet samen te vallen met je 
betrokkenheid bij een godsdienst. Religie zou je als een overkoepelend 
begrip kunnen beschouwen waarbinnen godsdiensten hun plaats vinden. 


Als we zelf niet aan de bron of basis staan van zin en zinvolle ervaringen - we 
zijn niet de producenten ervan zoals we tegenwoordig volgens de reclame 
opeens wel de producenten blijken te zijn van mooie herinneringen - die dan 
gemaakt gaan worden en waartoe we worden uitgenodigd als we een 
vakantiereis boeken - alsof we herinneringen met voorbedachte rade kunnen 



gaan plannen en gaan maken - wie of wat staat dan wel aan de bron of basis 
ervan? 

Is het de ervaring van verwondering, een plotseling overweldigd worden, van 
ontzag, bij het ondergaan van een natuurervaring? Of de ervaring van liefde 
die ons overkomt? En als we daar dan woorden aan proberen te geven 
ontdekken we hoe wij zelf betekenis geven en daarmee ook zin? Maar dat is 
al een vervolgstap die ná de oorspronkelijke ervaring komt. Het is als het 
stamelen achteraf. De mysticus kan zijn ervaring van het goddelijke, de 
goddelijke openbaring, nauwelijks verwoorden en toch probeert hij/zij dat als 
de pen ter hand wordt genomen en getracht wordt om een taal te vinden om 
het niet uit te drukken gebeuren te beschrijven. De betekenisvolheid ervan 
moet (als het ware) worden gecommuniceerd. De mens kan vaak niet anders 
omdat hij een talig wezen is dat moet communiceren ook al is dat heel 
gebrekkig met het oog op het ervarene. 


God (een naam die een abstractum is voor een veel groter geheel van 
ervaringen en betekenissen) hebben we nooit gezien. Hoeveel getuigenissen 
ook zijn opgetekend uit de mond van profeten in allerlei religieuze 
geschriften, de ervaring van God zelf zoals we een ander mens kunnen 
ervaren, is bij mijn weten nog nooit voorgekomen. Toch hebben velen 
behoefte aan een soort persoonlijke God met kenmerken die voor ons 
mensen herkenbaar en vertrouwd zijn. Spreken tot God alsof hij dan ook 
luistert of hoort wat er gezegd wordt en wat gewenst wordt…Verwachten dat 
God gebeurtenissen ten goede keert, dat wordt ingegrepen, dat er een 
toekomst is waarin alle leed en ellende van het mensenbestaan opgeheven 
zal zijn…De invullingen zijn talloos en ontelbaar…zo oud als er mensen 
bestaan die hun lot in de handen willen leggen van een grotere macht. Een 
kosmos waarin hemel en aarde verbonden zijn…


Natuurlijk zijn er ook altijd mensen geweest die daar niets van moesten 
hebben. Die varen willen op eigen kompas en die zelf willen bepalen waar 
het naar toe moet gaan en hoe de wereld in elkaar steekt. Zij leggen zich 
vaak neer bij het feit dat er na de dood niks meer komt. Einde oefening, alles 
voorbij. Zin en zinvolheid behoren enkel tot het aardse domein, daar is een 
hemel of een god niet voor nodig. Aan godsdienst hebben ze geen 
boodschap en nog minder aan mensen die voorschrijven hoe ze moeten 
denken en voelen met het oog op een overkoepelend zin-verstaan, al dan 
niet godsdienstig/religieus gemotiveerd. 

Wie heeft er nou gelijk? En moet er wel een deel van de mensheid gelijk 
hebben of gelijk krijgen? Ik vermoed dat beide partijen best goed naast 
elkaar kunnen bestaan en voortleven. Want waarom zou iedereen bepaalde 
voorstellingen moeten delen en onderschrijven? Met het begrip 
‘voorstellingen’ is de spijker op de kop geslagen: alle vormen van betekenis 
en betekenisinhouden zijn ‘voorstellingen’, menselijke verwoordingen van 
een idee, gedachte, ervaring. De mens blijft uiteindelijk de bron ervan, hij ligt 



aan de basis ervan. Tot nu toe. Maar er daagt een nieuw fenomeen aan de 
horizon: kunstmatige intelligentie. Opeens kunnen computers nieuwe 
‘voorstellingen’ creëren op basis van heel veel data. In een tekst op AEON 
schrijft Robert Epstein over het menselijke verstand in vergelijking met een 
computer het volgende:


Senses, reflexes and learning mechanisms – this is what we start with, and it 
is quite a lot, when you think about it. If we lacked any of these capabilities 
at birth, we would probably have trouble surviving.

But here is what we are not born with: information, data, rules, software, 
knowledge, lexicons, representations, algorithms, programs, models, 
memories, images, processors, subroutines, encoders, decoders, symbols, 
or buffers – design elements that allow digital computers to behave 
somewhat intelligently. Not only are we not born with such things, we also 
don’t develop them – ever.


We don’t store words or the rules that tell us how to manipulate them. We 
don’t create representations of visual stimuli, store them in a short-term 
memory buffer, and then transfer the representation into a long-term memory 
device. We don’t retrieve information or images or words from memory 
registers. Computers do all of these things, but organisms do not.


Computers, quite literally, process information – numbers, letters, words, 
formulas, images. The information first has to be encoded into a format 
computers can use, which means patterns of ones and zeroes (‘bits’) 
organised into small chunks (‘bytes’). On my computer, each byte contains 8 
bits, and a certain pattern of those bits stands for the letter d, another for the 
letter o, and another for the letter g. Side by side, those three bytes form the 
word dog. One single image – say, the photograph of my cat Henry on my 
desktop – is represented by a very specific pattern of a million of these bytes 
(‘one megabyte’), surrounded by some special characters that tell the 
computer to expect an image, not a word.


Forgive me for this introduction to computing, but I need to be clear: 
computers really do operate on symbolic representations of the world. They 
really store and retrieve. They really process. They really have physical 
memories. They really are guided in everything they do, without exception, 
by algorithms.


Humans, on the other hand, do not – never did, never will. Given this reality, 
why do so many scientists talk about our mental life as if we were 
computers?


https://aeon.co/essays/your-brain-does-not-process-information-and-it-is-
not-a-computer


https://aeon.co/essays/your-brain-does-not-process-information-and-it-is-not-a-computer
https://aeon.co/essays/your-brain-does-not-process-information-and-it-is-not-a-computer


Nu het enthousiasme voor de producten van kunstmatige intelligentie 
toeneemt, moet je dan ook de vraag stellen naar de zin en zinvolheid van 
dergelijke ‘nieuwe voorgeschotelde voorstellingen’. Wat voegen zij toe aan 
onze ervaring van ons bestaan - maken ze het zinvoller, betekenisvoller, 
waardevoller? Of is het een nieuw speeltje in de handen van mensen om zich 
te vermaken of om bepaalde processen te vereenvoudigen en te 
automatiseren? Denk aan chirurgische ingegrepen op afstand en aan een 
diagnose van ziektebeelden, of de samenstelling en productie van nieuwe 
materialen en chemische verbindingen. De voorstelling leidt dan tot nieuwe 
toepassingswijzen en nieuwe mogelijkheden. Maar maken ze daarmee het 
bestaan zinvoller? 


Een zinvol bestaan dat als zodanig zo ervaren wordt en verwoord is in mijn 
ogen altijd en vooral een individueel gebeuren. Zo gauw je er iets collectiefs 
van wilt maken krijg je of een godsdienst of een ideologie. Het ervaren ‘wij’ 
van de godsdienst kan dragend zijn voor een individu, maar toch ga je alleen 
dood en is dat jouw persoonlijke unieke ondeelbare ervaring. De ervaring van 
de eigen dood is het ultieme bewijs dat uiteindelijk je bestaan een individuele 
reis is, die je tot op zekere hoogte wel samen kunt afleggen maar uiteindelijk 
blijf je alleen over. De mens is vaak een eiland, hoeveel bruggen er ook 
worden gebouwd om verbindingen aan te leggen. Wat er getransporteerd 
wordt over deze bruggen aan betekenissen en aan gedeelde ervaringen blijft 
relatief. Een ziekte als depressie maakt dat meer dan duidelijk. 


Nu zijn er auteurs die expliciet een telos, een doel van ons bestaan en van 
deze wereld afwijzen. Ook het universum heeft geen doel, de kosmos loopt 
nergens op uit. Zinvolheid van ons bestaan ontleend aan een hogere macht 
is in hun ogen nonsens want de mens is daar ten diepste veel te dom voor. 
Dom in de zin ook dat de mens niet de capaciteiten heeft om de gevolgen 
van een relatie met een hogere macht te doorzien en te ervaren. Spreken 
over een hogere intelligentie gaat bijvoorbeeld al uit van een menselijk 
concept. Als een god of als goden totaal anders zijn - los van elke menselijke 
realiteit en voorstellingsvermogen - dan is communicatie hiermee een illusie. 
Meer dan 50 jaar geleden las ik de verhalen van Howard Philip Lovecraft die 
over een werkelijkheid gaan die verscholen ligt onder de onze: een gruwelijke 
gefantaseerde realiteit met dodelijke afloop voor de mens. In een andere 
bijdrage op AEON spreekt Tom Woodward over de total onbeduidendheid of 
nietigheid van de mensheid in de ogen van Lovecraft. Hij analyseert zijn 
teksten om de filosofie achter deze verhalen bloot te leggen en hij schrijft:


Lovecraft captures the spirit of his philosophy in the opening paragraph of 
‘The Call of Cthulhu’, a story about an expedition to the sunken dwelling of a 
tentacled Old God worshipped by an ancient cult who pray for their deity to 



awaken from its slumber and resume its control over mortal-kind. How would 
Lovecraft start such a fantastic tale? Like this:


The most merciful thing in the world, I think, is the inability of the human 
mind to correlate all its contents. We live on a placid island of ignorance in 
the midst of black seas of infinity, and it was not meant that we should 
voyage far. The sciences, each straining in its own direction, have hitherto 
harmed us little; but some day the piecing together of dissociated 
knowledge will open up such terrifying vistas of reality, and of our frightful 
position therein, that we shall either go mad from the revelation or flee from 
the deadly light into the peace and safety of a new dark age.


As an absolute determinist, Lovecraft’s metaphysics describes an infinite 
universe in eternal predetermined motion: ‘each human act,’ he wrote, ‘can 
be no less than the inevitable result of every antecedent and circumambient 
condition in an eternal cosmos.’ This left no room for teleology, the notion 
that the universe is moving towards some pre-ordained goal, or that humans 
and other species are evolving for some purpose. His determinism was 
accompanied by a strict materialism that, in line with the views of many of 
his contemporaries, made the immaterial – the soul and spirit – 
inconceivable. These views shaped the nightmarish figures in his tales, 
which are not apparitions or spectres, the ‘supernatural’ beings of 
conventional horror writing, but materially real horrors that only appear 
supernatural because of humanity’s inability to comprehend their true nature.


Anathema to many philosophical systems, or perhaps philosophy itself, 
Lovecraft’s philosophical project fundamentally holds that contemplations of 
higher reality or the nature of things can never be fully realised. Ultimately, 
the search for knowledge does not constitute some telos, some purpose, for 
humankind, but rather leads to the violent dissolution of the self. Higher 
reality is that which the limited human psyche can never fully comprehend.


Real knowledge, Lovecraft suggests, is impossible; humans have a limited 
capacity to think in truly rational ways. This perspective might explain why 
Lovecraft was not an evangelical atheist and accepted the usefulness of 
religion for the vast majority of the population, for whom a godless existence 
would be intolerable: ‘It helps their orderly conduct as nothing else could,’ he 
wrote, ‘and gives them an emotional satisfaction they could not get 
elsewhere.’


https://aeon.co/essays/the-terror-of-reality-was-the-true-horror-for-h-p-
lovecraft?


https://aeon.co/essays/the-terror-of-reality-was-the-true-horror-for-h-p-lovecraft?
https://aeon.co/essays/the-terror-of-reality-was-the-true-horror-for-h-p-lovecraft?


Religies zijn ‘troost-machines’ die een zekere mate van geborgenheid bieden 
in een lege oneindige kosmos die nergens naar toe gaat. De mens gedoemd 
te vergaan, hopeloos tekort schietend als het gaat om een ‘hogere’ realiteit 
wat daar dan ook onder mag worden verstaan. 

Waar komen we uit in en met deze wereld? Waar leidt ons denken en ons 
gedrag ons naar toe? Als we primitief zoals we zijn elkaar blijven afslachten: 
met messen en bijlen, met automatische wapens, met gifgas en virussen en 
met atoomwapens? En als we het al niet via een of andere oorlog of 
terroristische daad doen, dan wel met het verspreiden van pesticiden en 
andere giftige rotzooi over de wereld. Allemaal in naam van de efficiënte 
productie, de groei van de economie, de winsten voor de grote agro-
bedrijven en alle aanverwante partijen. Voedsel en water als bron van 
inkomsten, waarbij de gezondheid op de lange termijn van ondergeschikt 
belang is. Want de rijken zorgen wel voor zichzelf en de armen hebben 
gewoon pech gehad. 


Dat is de harde waarheid van dit moment en van een groot deel van de 
menselijke geschiedenis. Daar helpt geen religie en geen godsdienst ons 
vanaf. De menselijke hebzucht en het eigenbelang zijn de echte krachten in 
dit universum waarmee we de wereld gestalte geven. Er lopen tegenwoordig 
genoeg ‘gelovigen’ rond die hun huis vol stoppen met voedsel en andere 
voorzieningen omdat het einde van de wereld nadert, of als er zoals in de VS 
een burgeroorlog dreigt uit te breken. Tenminste dat denken ze omdat ze niet 
in staat zijn om empathie op te brengen voor de andere burgers die op een 
andere politieke partij stemmen. Omdat ze hoewel ze gelovig zijn, steunen 
op de door God aan hen gegeven opdracht om zichzelf en hun gezin te 
verdedigen met wapens. Sommigen hebben dan ook een huis vol 
wapentuig. In mijn ogen spreekt daaruit geen vertrouwen en vooral geloof in 
de eigen almacht en de eigen controle. Kost wat kost willen blijven leven, 
ongeacht de prijs die moet worden betaald. Egoïsme en verdwaasdheid 
vermomd als religieus concept. 


De macht van de voorstellingen blijkt overduidelijk uit deze voorbeelden van 
bekrompen en gefixeerd gedrag op het eigen gelijk. De kosmos, het 
universum, God, de gang van de wereld en de mensheid, het is allemaal 
geen vraag meer. De betekenissen liggen vast in zelfverzonnen complot-
theorieën en God staat natuurlijk aan hun kant. Dat zou wel eens heel anders 
kunnen uitpakken. Want egoïsme creëert zelden of nooit zinvolle verbanden 
tussen mensen, schept nauwelijks echte vrede en al helemaal geen welvaart 
en welzijn voor allen. Hoe moeilijk ook en hoe utopisch onhaalbaar - veel 
religies, veel godsdiensten geven niet voor niets een concept voor een 
betere wereld. Namelijk via de weg van begrip voor elkaar, empathie, liefde, 
tolerantie, en ook via de twijfel aan het eigen gelijk en de eigen 
overtuigingen. De vragen open laten en niet invullen met waanideeën waarin 
jij de belangrijkste acteur bent en waarin alles en iedereen ondergeschikt is. 



De dingen die er echt toe doen in dit bestaan zijn gratis en voor niets. Ze 
vallen je toe of niet. God geeft het zijn beminden in de slaap, luidt een 
gezegde. Dus maak je niet zo druk. Aan alles komt een eind en jij zelf bent 
en topvoorbeeld van betrekkelijkheid, zeker als de dood ongewenst en 
onverwacht klopt aan je deur. Daar is geen voorstelling tegen bestand en 
dan is het subiet einde voorstelling. Daarom leer van de dood en leef om het 
leven voor velen aangenamer te maken. Meer hoef je niet te doen.


John Hacking 

11 april 2024


 

******


Cum Deus calculat fit mundus 

G.W. Leibniz


Während Gott spielt, wird Welt


Martin Heidegger


Is God een spelende God? Houd God van spelletjes? Wereld en mens als 
speelgoed? Het citaat van de filosoof Leibniz luidt oorspronkelijk: "Cum 
Deus calculat et cogitationem exercet, fit mundus.” (“When God calculates 
and thinks things through, the world is made”). Een opmerking in de kantlijn 
van een dialoog in 1677 geschreven door Leibniz. Louis Couturat liet later 
een deel weg uit dit citaat en Heidegger vervangt in dit korte en dus nieuwe 
citaat het werkwoord rekenen door spelen…

Een rekenende en denkende God die door zijn activiteit de wereld laat 
ontstaan. Typisch. Typisch de wijze waarop God wordt voorgesteld en 
aangepast aan de menselijke maat. Zo zou je de huidige Artificiële 
intelligentie in onze digitale wereld ook een God kunnen noemen. God als AI, 
AI is God, als een variant op God is liefde, liefde is God. 


Het citaat van Heidegger komt uit een serie van 13 voordrachten waarin hij 
onderzoek doet naar de ‘Grund” van de “Satz vom Grund”, beschreven door 
dezelfde Leibniz. Heidegger vraagt naar de “gronding” van de grond, waarop 
berust deze grond, is er nog een grond onder de grond? Je voelt hem al 
aankomen: elke grond onder de grond is eigenlijk een af-grond, een niet-
grond, een grond die niet gegrond kan zijn omdat anders de grond onder 
alles in de “Satz vom Grund” geen echte en laatste grond is. Onder de 
laatste grond opent zich het niets. Misschien wel Niets met een hoofdletter. 

Ik geef de discussie die Heidegger start met zijn verkenning van de “Satz 
vom Grund” niet weer want Heidegger heeft zelf 13 uur nodig om dit aan zijn 



publiek uit te leggen. Maar het laatste uur bevat helemaal op het einde een 
prachtige wending en daar is het mij om te doen. 


Zoals bekend leest Heidegger graag vanuit de Griekse filosofie de toestand 
van de ‘wereld’, dat wil zeggen, zij vormt voor hem het kader waarin hij zijn 
opvattingen over mens en wereld toetst, van waaruit hij wil filosoferen. De 
opvattingen in teksten van de filosoof Heraclitus zijn daarbij vaak leidend. Nu 
is het probleem dat deze teksten zelf nogal donker zijn en dat de 
interpretaties nogal verschillen zodat de meningen verdeeld zijn over de 
inhoud van zijn woorden (waarvan de meesten door anderen zijn 
overgeleverd na zijn dood.) Desalniettemin vindt Heidegger hier meer vaste 
grond onder zijn voeten en kneedt hij de interpretaties zo dat zijn intuïtie over 
zin en zijn van het ‘Zijn’, de manifestatie ervan in ons bestaan (Dasein), recht 
wordt gedaan. Het is tenslotte in de vorm van een “Lichtung” een plotseling 
opengaan van een donkere plek in het bos waar het ‘Zijn’ dat zich verbergt 
als een vorm van waarheid (aletheia) zich openbaart en waar de filosoof 
woorden voor probeert te vinden. Heidegger doet dat eigenlijk speels en 
dichterlijk. Ondanks zijn donker taalgebruik, het scheppen van nieuwe 
woorden en begrippen, blijft hij in mijn ogen een meester in de poetische 
filosofische vorm. Verassend vond ik dan ook de uiteindelijke draai die hij 
maakt in de 13e voorlezing en die wil ik hier graag citeren. Het zijn de 
slotwoorden uit de lezing waarin hij terugkijkt en waarin hij vooruitkijkt. 
Heidegger aan het woord:


Der Denk weg der Vorlesung führte uns dahin, den Satz des Grundes in der 
anderen Tonart zu hören. Dies verlangte von uns, zu fragen: Inwiefern »sind« 
Sein und Grund das Selbe? Die Antwort ergab sich uns auf dem Weg eines 
Rückganges an den Anfang des Seinsgeschickes. Der Weg führte durch die 
Überlieferung, nach der in den Worten »Grund« und »Vernunft« die ratio im 
Doppelsinn der Rechnung spricht. In der ratio aber spricht der griechisch 
gedachte λόγοϛ. Aber erst indem wir bedachten, was im frühgriechischen 
Denken für Heraklit λόγοϛ sagt, wurde deutlich, dass dieses Wort zumal Sein 
und Grund nennt, beide aus ihrer Zusammengehörigkeit. Was Heraklit λόγοϛ 
nennt, sagt er noch in anderen Namen, die Leitworte seines Denkens sind: 
φύσιϛ, das von-sich-her-Aufgehen, das zugleich west als Sichverbergen;

χόσμοϛ, das griechisch zumal besagt Ordnung, Fügung und Schmuck, der 
als Glanz und Blitz zum Scheinen bringt; schliesslich nennt Heraklit das, was 
sich ihm als λόγοϛ, als das Selbe von Sein und Grund zuspricht: αἰών. Das 
Wort ist schwer zu übersetzen. Man sagt: Weltzeit. Es ist die Welt, die weltet 
und zeitigt, indem sie als χόσμοϛ; (Frg. 30) die Fügung des Seins zum 
erglühenden Erglänzen bringt. Wir dürfen nach dem Gesagten in den Namen 
λόγοϛ, φύσιϛ, χόσμοϛ und αἰών jenes Ungesagte hören, das wir das 
Seinsgeschick nennen. 




Was sagt Heraklit vom αἰών Das Fragment 52 lautet:  αἰών παῑϛ παίζων, 
πεσσεύων παιδὸϛ ἡβασιληίν. Seinsgeschick, ein Kind ist es, spielend, 
spielend das Brettspiel; eines Kindes ist das Königtum - d. h. die ἁρχή, das 
stiftend verwaltende Gründen, das Sein dem Seienden. Das Seinsgeschick: 
ein Kind, das spielt. 

Somit gibt es auch grosse Kinder. Das grösste, durch das Sanfte seines 
Spiels königliche Kind ist jenes Geheimnis des Spiels, in das der Mensch 
und seine Lebenszeit gebracht, auf das sein Wesen gesetzt wird. 

Warum spielt das von Heraklit im αἰών erblickte grosse Kind des 
Weltspieles? Es spielet, weil es spielet. 

Das »Weil« versinkt im Spiel. Das Spiel ist ohne »Warum«. Es spielt, dieweil 
es spielt. Es bleibt nur Spiel: das Höchste und Tiefste. 

Aber dieses »nur« ist Alles:, das Eine, Einzige. 

Nichts ist ohne Grund. Sein und Grund: das Selbe. Sein als gründendes hat 
keinen Grund, spielt als der Ab-Grund jenes Spiel, das als Geschick uns Sein 
und Grund zuspielt. 

Die Frage bleibt, ob wir und wie wir, die Sätze dieses Spiels hörend, 
mitspielen und uns in das Spiel fügen.


Heidegger, Martin, Der Satz vom Grund, Stuttgart 2022, (Klett-Cotta), pag. 
194-195


Mijn oog blijft allereerst hangen aan het begrip ‘Seinsgeschik’. Heidegger 
stelt dat wij in de woorden / namen λόγοϛ, φύσιϛ, χόσμοϛ en αἰών het 
ongezegde kunnen horen dat wij ‘Seinsgeschik’ noemen. Het zijn toont zich 
en verbergt zich en is niet te ‘pakken’ maar wel present in alles wat er is. Ook 
de waarheid is hier deel van als ze oplicht vanuit haar verborgenheid. Op het 
einde van deze bijdrage staan nog enkele citaten met betrekking tot dit 
begrip ‘Seinsgeschik’ en ‘Geschik’. Voor Heidegger is het duidelijk, de 
ordening van de wereld, het bestaan, de plek van mens in deze heeft alles 
van doen met dit ‘Geschik’ waarin diverse betekenissen samenkomen. Zie 
de uitleg beneden voor een verdere invulling. 


Maar wat daarna gebeurt in de tekst vind ik wonderbaarlijk. Aan de hand van 
het donkere begrip αἰών citeert hij een zinsnede van Heraclitus om te 
achterhalen wat dit begrip zou kunnen inhouden. (Trouwens ook de andere 
begrippen λόγοϛ, φύσιϛ, χόσμοϛ hebben betekenissen die meerlagig zijn, 
maar dit terzijde). Heidegger zegt dan, ik citeer:


Was sagt Heraklit vom αἰών Das Fragment 52 lautet:  αἰών παῑϛ παίζων, 
πεσσεύων παιδὸϛ ἡβασιληίν. Seinsgeschick, ein Kind ist es, spielend, 
spielend das Brettspiel; eines Kindes ist das Königtum - d. h. die ἁρχή, das 



stiftend verwaltende Gründen, das Sein dem Seienden. Das Seinsgeschick: 
ein Kind, das spielt. 


Nichts ist ohne Grund. Sein und Grund: das Selbe. Sein als gründendes hat 
keinen Grund, spielt als der Ab-Grund jenes Spiel, das als Geschick uns Sein 
und Grund zuspielt. 


Die Frage bleibt, ob wir und wie wir, die Sätze dieses Spiels hörend, 
mitspielen und uns in das Spiel fügen.


Een kind dat speelt in de wereld van λόγοϛ, φύσιϛ, χόσμοϛ, als αἰών: “Man 
sagt Weltzeit. Es ist die Welt, die weltet und zeitigt, indem sie als χόσμοϛ; 
(Frg. 30) die Fügung des Seins zum erglühenden Erglänzen bringt.”

Niet God is hier de speler, of is het kind God, maar het kind is de speler die 
de wereld als kosmos laat schitteren, waarin het Zijn zich openbaart en 
waarin wereld ontstaat. God is hier een kind geworden, een spelend kind, 
dat zich verliest in het spel en nergens anders mee bezig is. 

Het begrip ‘Ab-grund’ zo hier verder nog wat uitdieping kunnen gebruiken 
maar voor nu is het wel welletjes, vind ik, na deze wonderbaarlijke 
transfiguratie. Durven wij ons in dit spel te voegen, mee te spelen, spelend 
kind te worden in deze wereld die vol is van vergankelijkheid en waarin de zin 
van ons handelen in het licht van de dood soms verbleekt als een blad in de 
zon? Spelen, geen oorlog voeren. Spelen en de andere spelers waarderen. 
Spelen en de wereld zelf met alles erop en eraan koesteren en behouden 
omdat ze voortkomt uit een spel….kortom laat het spelend kind in jezelf aan 
het woord…


John Hacking 

14 augustus 2024


Bijlage: 

De volledige tekst van de 13e lezing is te vinden op: https://
mystiekfilosofie.com/5930-2/2-heidegger-satz-vom-grund/


Geschick (Seinsgeschick)  
Da sich das Dasein in seine Geschichtlichkeit überliefert, an sie hingibt, 
begründet sich aus dem Mit-Sein, der Situativität und der Geworfenheit in 
die eigene Geschichte, ein Geschick. ,,Das schicksalhafte Geschick kann in 
der Wiederholung ausdrücklich erschlossen werden hinsichtlich seiner 
Verhaftung an das überkommene Erbe" (§74, 2: 507). Es ist offensichtlich, 
dass Freiheit und der Entwurfscharakter des Daseins im Gegenüber zu 
diesem Geschick zu verstehen und damit auf einen bestimmten Spielraum 
eingegrenzt sind ('SuZ' §74). 


https://mystiekfilosofie.com/5930-2/2-heidegger-satz-vom-grund/
https://mystiekfilosofie.com/5930-2/2-heidegger-satz-vom-grund/
https://mystiekfilosofie.com/5930-2/2-heidegger-satz-vom-grund/


Der Charakterzug des Geschicks wird heim späten Heidegger weiter 
verstärkt. Die Seinsgeschichte in den Epochen eines je unterschiedlichen 
Sich-Zeigens und Sich-Entziehens des Seins wird als Geschick aufgefasst. 
Auch die Lichtung der Aletheia ist Teil eines Geschicks. Das andenkende 
Denken bewegt sich also innerhalb der Lichtungen, die durch das Sein 
geschickt sind. Dies bestimmt auch den Ort der verschiedenen 
philosophischen, metaphysischen Grundstellungen. Sie sind not-wendig 
aufgrund des Geschicks. Dabei kommt auch dem Moira-Verständnis des 
frühgriechischen Denkens eine Schlüsselbedeutung zu.

“Seinsgeschichte heisst Geschick von Sein, in welchem Schicken sowohl 
das Schicken als auch das Es, das schickt, an sich halten mit der 
Bekundung ihrer selbst" (14: 121f.). 

Mit der Konzeption der Seinsgeschichte verbindet sich diejenige des 
Seinsgeschicks. Darin ist eine übersubjektive, freie Gestaltung der beteiligten 
Individuen, einschliesslich der Denker, gerade entzogene 
Schicksalshaftigkeit (nach antikern Massstab: eine Nemesis oder ein Fatum) 
mit impliziert. Mit der Rede vom “Geschick" verbindet Heidegger das 
Bedeutungsfeld des "Schicklichen", “Passenden". Obwohl es vereinzelt 
kollektivistische Zuschreibungen gibt: ,,Damit [sc.mit ‘Geschick'] bezeichnen 
wir das Geschehen der Gemeinschaft des Volkes" (2: 508), geht das 
Geschick Heidegger zufolge vom Sein aus. ”Wenn wir das Wort ‘Geschick' 
vom Sein sagen, dann meinen wir, dass Sein sich uns zuspricht und sich 
lichtet und lichtend den Zeit-Raum einräumt, worin Seiendes erscheinen 
kann" (10: 90f.). 

Die Epochen der Seinsgeschichte sind deshalb immer ebenso durch das 
Mitgeteilte und das Vorenthaltene chakterisiert. Epoche bedeutet deshalb 
zugleich Epoché: Vorbehaltensein (9: 330ff.)


Seubert, Harald, Heidegger -Lexikon, 2021, (Wilhelm Fink), pag. 147-148


***


Geschick:  
(13 Jh) mhd. geschicke, “Begebenheit, Ordnung, Gestalt”. Zu schicken, das 
wohl ein Intensivum zu (ge)schehen ist. Geschick als Eigenschaft ist wohl 
von “Ordnung, Benehmen” ausgegangen; Geschick “Schicksal” wohl als 
“das Geschickte, die Fügung”. Die erste Bedeutung auch in 
Geschicklichkeit, die zweite in Missgeschick. 


Kluge. Etymologisches Wörterbuch der Deutschen Sprache, Berlin New York 
2002, (Walter de Gruyter)


***


https://www.dwds.de/wb/Geschick:


https://www.dwds.de/wb/Geschick:


	 1Geschick, das

	 1. Schicksal, unabänderlicher Verlauf des Lebens

	 2. Gestaltung des Lebens, der Lebensumstände

	 

	 2Geschick, das

	 1. Fähigkeit und Flinkheit

	 2. [umgangssprachlich] Ordnung


***


https://www.wissen.de/wortherkunft/geschick


Wahrig Herkunftswörterbuch:


Geschick 

das Substantiv geht zurück auf mhd. geschicke „Begebenheit; Anordnung; 
Benehmen“ und gehört zu schicken, einem Intensivum zu → geschehen; die 
heutige Bedeutung „Fingerfertigkeit“ bezieht sich wohl auf die mhd. 
Bedeutung „Ordnung, Benehmen“, dazu auch das Adjektiv geschickt 
„gewandt“; die Nebenbedeutung „Schicksal“ beruft sich auf „das 
Geschickte, Gefügte“


*********


BEZINNING - BEZONNENHEID: ZIN en ZON… 

Tijd is als een rivier die alles wat geschapen is, in zijn bruisende stroom 
meevoert. Want nauwelijks komt er iets in zicht, of het is al weer voorbij

gedreven om plaats te maken voor iets anders, dat ook weer voorbij zal 
gaan.


Marcus Aurelius, Overpeinzingen (boek 4,43)


De begrippen zin en zon in deze titel hangen nauw samen; hoewel zon 
misschien niet direct met zin heeft te maken maar als we zon zien als licht, 
zoals in toelichting, belichting, verlichting, licht-brengend en lichtgevend - 
dan hebben zin en zon veel met elkaar gemeen. Zin in zinvol en zinloos, in 
zinderend en zinnig, in bezinning en bezinnend, in zingend en zingeving, - 
(allemaal begrippen met een uiteenlopende lading) - het is een klein maar 

https://www.wissen.de/wortherkunft/geschick


krachtig woordje dat duidt op ‘betekenisvolheid’ in een leven dat smacht 
naar ‘waardevolle betekenis’. Je, jouw leven heeft betekenis als het als zinvol 
wordt ervaren, vol van zin, vol met zon. 

Het leven is uiteindelijk betekenisloos als de zin ervan ontbreekt of node 
gemist wordt. Dan is je leven als een blad in de wind dat als het eenmaal is 
gevallen langzaam in verval raakt en uiteindelijk uit elkaar valt zonder een 
enkel spoor achter te laten. De regenwormen hebben het helemaal verteerd 
en het is uiteindelijk aarde geworden - niet meer te onderscheiden, compleet 
vergaan. Dat laatste is natuurlijk het lot van elke sterveling én elk levend 
wezen. Maar je zou toch hopen dat je leven niet hetzelfde is als een blad in 
de wind, een blad aan een boom, zonder besef en gevoel van exclusiviteit: 
namelijk dat JIJ het bent - dat JIJ er bent en dat je dat weet en je ervan 
bewust bent. De Romeinse keizer Marcus Aurelius schrijft lang geleden in 
zijn Overpeinzingen, nadenkend over zijn leven, als hij kampeert aan het 
front: 


Boek 2,2. Dat wat ik ben - wat dat ook mag zijn - is van vlees en heeft een 
weinig adem en onderscheidingsvermogen. Leg toch uw boeken terzijde! 
Laat uw aandacht niet langer verstrooien; daar is geen tijd meer voor. Sta 
daarentegen, zoals iemand die reeds stervende is, boven het vleselijke, dat 
niets is dan vuil en botten en een vlechtwerk geweven uit zenuwen, aderen 
en slagaderen. Bezie ook wat de adem is: lucht en nooit dezelfde, maar 
afwisselend steeds naar buiten gestoten en weer ingehaald. En tenslotte is 
daar het onderscheidingsvermogen.

Bedenk wel dat ge een oud man zijt. Sta niet toe dat dit vermogen - uw gids 
- nog langer in slavernij verkeert of door uw hartstochten wordt meegesleurd

tot zelfzuchtige daden. Laat die gids ook niet meer ontevreden zijn met 
datgene wat op uw weg komt of klagen over wat nog komen kan.


En vervolgens schrijft hij als hij stilstaat bij de dood en een mogelijk 
voortbestaan van de ziel ná de dood omdat volens hem de ziel waarschijnlijk 
op de een of andere wijze ‘overleeft’:


Boek 4,21. Indien wij aannemen dat de ziel het lichaam overleeft, hoe 
kunnen wij dan verklaren dat de lucht deze zielen sedert het begin der tijden 
heeft opgenomen? Stel u dan de vraag: Hoe biedt de aarde plaats aan alle 
lichamen die daarin sinds onheuglijke tijden begraven zijn? In de aarde wordt 
na verloop van kortere of langere tijd plaatsgemaakt voor andere doden. Zij 
blijven daar enige tijd liggen, dan veranderen zij, lossen op en maken 
zodoende plaats voor andere dode lichamen. Op dezelfde wijze blijven de 
zielen die in lucht zijn opgegaan, nog enige tijd voortbestaan, dan 
veranderen zij en worden getransformeerd tot vuur, om opgenomen te 
worden in het zaadvormende Woord van het Al. Op die wijze maken zij plaats 
voor de zielen die na hen komen. Wellicht is dit het antwoord op de vraag




naar het voortbestaan der ziel.

Niet alleen moeten wij het grote aantal lichamen beschouwen dat op deze 
wijze wordt begraven, maar ook de vele levende wezens die dagelijks mens 
en dier tot voedsel dienen. Hoe groot is immers het aantal dat verteerd en zo 
in zekere zin begraven wordt in de lichamen die zich ermee voeden! Toch

wordt ook hier plaatsgemaakt doordat zij worden opgenomen in het bloed en 
omgezet in lucht of vuur.

Hoe kunnen wij de waarheid van dit alles ontdekken? Door onderscheid te 
maken tussen dat wat materie en dat wat de oorzaak is.


Marcus Aurelius wijst op de opeenvolging van gebeurtenissen die allemaal 
met elkaar samenhangen - in een groot universum is alles met elkaar 
verbonden en is het ene de oorzaak van het andere. Tijdens een van zijn 
veldtochten schrijft hij zijn gedachten op die bekend zijn geworden onder de 
naam Overpeinzingen. Hij staat stil bij zijn leven en vooral bij datgene wat 
echt van belang is. Wat in zijn ogen zinvol is en wat zonder betekenis is, 
zonder zin. Daar hoef je je dan ook niet druk over te maken. 

We zien hert dagelijks zelf en ervaren het aan den lijve hoe wij opgenomen 
zijn in een proces van verandering. Ons lichaam is vergankelijk - het 
verandert telkens - de huid - aan de buitenkant van het lichaam - vernieuwt 
zich voortdurend en in feite ben je na 30 dagen qua (opper)huid een nieuw 
mens. Hoe ouder je wordt, hoe meer zichtbaar ook de tekenen van je 
ouderdom in en aan de huid. De binnenkant van het lichaam zie je niet, maar 
de buitenkant geeft te denken: alles is relatief. Kindertijd, jeugd, 
volwassenheid en ouderdom, ze volgen elkaar op, sneller misschien dan je 
zou willen of zou verwachten. En je kunt er niks aan doen, hoe krampachtig 
sommigen ook door ingrepen een jeugdig aanzien willen behouden. Het is 
allemaal buitenkant, ‘ijdelheid’, een vorm van onbezonnen willen vasthouden 
aan een denkbeeldig lichaam dat er al lang niet meer is. Het gewenste 
lichaam in ons hoofd heeft niets van doen met het lichaam dat we inmiddels 
zijn geworden. 


Maar hoe moeten wij kijken, met welke ogen, opdat wij kunnen 
onderscheiden van zinvol en wat zinloos is? Wat betekenisvol en wat 
betekenisloos is in ons leven? En zijn onze ogen daarvoor wel geschikt, onze 
oren, ons denken, ons reflecteren? 

Marcus Aurelius zegt in Boek 3,15. De meeste mensen kennen de volledige 
betekenis niet van dingen als stelen, zaaien, kopen, stil zijn, zien wat gedaan 
moet worden. De betekenis ervan wordt immers niet met de ogen, maar met 
een andere manier van kijken duidelijk.

Hier slaat hij de spijker op de kop: het zijn niet de ogen of de oren die de 
betekenis onthullen of zelfs maar zien, het is niet het zintuig dat onthult, 
maar datgene wat het zintuig aanstuurt en dat er betekenis aan geeft van 
wat gezien en wat gehoord wordt. 




De filosoof Martin Heidegger heeft hier over nagedacht en in zijn 
lezingenreeks “Der Satz vom Grund” waarin hij de uitspraak van de filosoof 
Gottfried Wilhelm Leibniz onderzoekt die stelt dat Nihil est sine ratione. 
Nichts ist ohne Grund. Alles heeft een ‘grond’, alles is, zo zou je kunnen 
zeggen, opgenomen in een proces van betekenissen. Betekenissen die wij 
mensen aan de dingen en aan de gebeurtenissen geven. Wij kennen ze zin 
toe zodat we ze zinvol of zinloos vinden. Heidegger drukt zich hier 
voorzichtig uit met betrekking tot ons denken en de wijze waarop wij dingen 
verhelderen door ons denken en de conclusies die wij trekken op basis 
hiervan. Hij schrijft: 


Es kommt vor, dass wir einen Sachverhalt sehen und klar vor Augen liegen 
haben. Dennoch erblicken wir im Vorliegenden das Nächstliegende nicht. 
Etwas sehen und das Gesehene eigens er-blicken, ist nicht das gleiche. Er-
blicken meint hier: einblicken in das, was uns aus dem Gesehenen her 
eigentlich, d. h. als dessen Eigenstes anblickt. Wir sehen viel und erblicken 
wenig. Sogar dann, wenn wir das Gesehene er-blickt haben, vermögen wir 
selten den Anblick des Erblickten auszuhalten und das Erblickte im Blick zu 
behalten. Denn zum wahren Behalten braucht es für die Sterblichen die stets 
erneuerte, d. h. je und je ursprünglichere Aneignung. Wenn das Denken im 
Gesehenen dessen Eigenstes nicht erblickt, dann versieht sich das Denken 
am Vorliegenden. Die Gefahr, dass das Denken sich versieht, wird oft durch 
es selbst gesteigert, nämlich dadurch, dass das Denken zu eilig auf eine 
falsche Gründlichkeit drängt. (Uit de 6e Stunde)


Wir sehen viel und erblicken wenig. Als we met ons denken niet echt 
doordringen en datgene wat ter discussie staat, of datgene wat zich aan 
onze blik ontvouwt, en waar we betekenis aan geven, dan vallen we of terug 
op iets wat we daarvoor al dachten te kennen, te weten, of we trekken te 
snel conclusies op basis van een verkeerde, foute, grondigheid omdat we zo 
graag resultaat willen zien. Daarom is het zo moeilijk om echt origineel en 
creatief te zijn omdat we vastzitten in oordelen en vooroordelen die ons 
denken en ons handelen kleuren en zo bepalen dat we het nieuwe dat zich 
misschien voor onze ogen zou kunnen openbaren helemaal niet zien. 
Heidegger pleit voor een denken dat het gehoorde, het reeds gehoorde, 
doorgrondt, met de blik tot op de bodem gaat. Hij verwijst daarbij naar de 
Griekse filosoof Plato die spreekt over het eigenlijke, ‘de idee’ die aan alles 
ten grondslag ligt en die onder of achter de verschijnselen zich kan 
openbaren voor de goede ‘verstaander’, ‘beschouwer, ‘onderzoekende 
kijker’. Het is interessant om Heidegger hier te volgen in zijn uitwijding over 
dit denken op een bijzondere wijze:


Unser Denken soll jetzt das in der Betonung eigentlich schon Gehörte 
erblicken. Das Denken soll Hörbares erblicken. Es er-blickt dabei das zuvor 
Un-erhörte. Das Denken ist ein Erhören, das erblickt. Im Denken vergeht uns 



das gewöhnliche Hören und Sehen deshalb, weil das Denken uns in ein 
Erhören und Erblicken bringt. Das sind befremdliche und doch nur sehr alte 
Weisungen. Wenn Platon das, was am Seienden das Eigentliche ausmacht, 
ἰδἑα nennt, das Gesicht des Seienden und das von uns Gesichtete, wenn 
früher noch Heraklit das, was am Seienden das Eigentliche ausmacht, λόγοϛ 
nennt, den Spruch des Seienden, dem wir im Hören entsprechen, dann gibt 
uns dieses beides Kunde davon, dass das Denken ein Hören und ein Sehen 
ist. (6e Stunde)


Das Denken ist ein Erhören, das erblickt. Ons denken: probeer maar eens 
een beeld te vinden dat dit denken verbeeldt zodat je het voor je ziet als 
activiteit en als werkelijkheid - de poging van Rodin, le Penseur, verbeeldt 
niet het denken an-sich maar de denker zelf. Denken is een luisterend horen, 
‘verhoren’, dat wat eerst niet gehoord werd, maar nu zichtbare vormen 
aanneemt, gedachtes die zich ontwikkelen, die je te binnen schieten, opeens 
‘zie je het’, gegoten in woorden, het woord (Logos) waardoor we met elkaar 
in gesprek kunnen blijven omdat we dezelfde communicatieve werkelijkheid 
delen. Heidegger probeert de toehoorder in zijn college bij de hand te nemen 
als hij zijn gedachten toelicht opdat er geen ‘misverstanden’ ontstaan:


Wir sind jedoch schnell bei der Hand zu erklären: Ein Hören und Sehen kann 
das Denken nur in einem übertragenen Sinne heissen. In der Tat. Das im 
Denken Erhörte und Erblickte lässt sich nicht mit unseren Ohren hören, nicht 
mit unseren Augen sehen. Es ist nicht durch unsere Sinnesorgane 
wahrnehmbar. Passen wir das Denken als eine Art Hören und Sehen, dann 
wird das sinnliche Hören und Sehen übernommen und hinübergenommen in 
den Bereich des nicht-sinnlichen Vernehmens, d. h. des Denkens. Solches 
Hinübertragen heisst griechisch µεταφέρειν. Die Gelehrtensprache nennt 
eine solche Übertragung Metapher. Das Denken darf somit nur im 
metaphorischen, übertragenen Sinne ein Hören und Erhören, ein Blicken und 
Erblicken genannt werden. Wer sagt hier »darf«? Derjenige, der behauptet, 
das Hören mit dem Ohr und das Sehen mit dem Auge sei das eigentliche 
Hören und Sehen. 


De metafoor is de brug, het hulpmiddel, de toegangsweg, waarmee wij een 
vaak weerbarstige en onkenbare werkelijkheid in ons denken proberen te 
vangen en daarmee te duiden. Maar het blijft een ervaren op afstand en een 
vorm van betekenisgeving achteraf, wetende dat we steeds tekort schieten. 
Ook het denken ontkomt daar niet aan. Als we zelf al het denken niet exact 
kunnen beschrijven, hoe dan datgene wat zich via ons denken aan ons 
openbaart? Heidegger licht dan ook toe dat het zinnelijke waarnemen niet op 
zichzelf staat maar dat er een instantie aan het roer staat die het gehoorde 
en geziene duidt, in een zinsverband brengt, in een betekenisvolle 
samenhang:




Die Weise, wie wir im Hören und Sehen etwas wahrnehmen, geschieht durch 
die Sinne, ist sinnlich. Diese Feststellungen sind richtig. Sie bleiben dennoch 
unwahr, weil sie Wesentliches auslassen. Wir hören zwar eine Bachsche 
Fuge durch die Ohren, allein wenn hier nur dies das Gehörte bliebe, was als 
Schallwelle das Trommelfell beklopft, dann könnten wir niemals eine 
Bachsche Fuge hören. Wir hören, nicht das Ohr. Wir hören allerdings durch 
das Ohr, aber nicht mit dem Ohr, wenn »mit« hier sagt, das Ohr als 
Sinnesorgan sei das, was uns das Gehörte ermittelt. Wenn daher das 
menschliche Ohr stumpf wird, d. h. taub, dann kann es sein, dass, wie der 
Fall Beethovens zeigt, ein Mensch gleichwohl noch hört, vielleicht sogar 
noch mehr und Grösseres hört als zuvor. Nebenbei sei vermerkt, dass 
»taub«, »tumb« soviel bedeutet wie stumpf, weshalb dasselbe tumb im 
Griechischen wiederkehren kann im Wort τυφλόϛ, d. h. stumpf im Sehen, 
also blind. 


Dus niet de oren en niet de ogen horen en zien, zou dat wel zo zijn, los van 
onszelf, dan zou ons horen en zien vergaan want dan zouden we niet meer 
weten wie we zijn en welke plek we innemen in de waargenomen en ervaren 
werkelijkheid. Oor en oog zouden dan los van ons staan. De realiteit is echter 
dat wij het gehoorde en geziene op de een of andere wijze reeds kennen, of 
als we het niet kennen, op zoek gaan naar een verklaring opdat we het gaan 
kennen. Er is dus een verbinding tussen datgene wat we horen en zien nog 
los van oor en oog. Onze ervaringen zijn neergeslagen in ons geheugen, 
beter gezegd, onze ervaringen hebben we in een eerder stadium al 
ingevoegd in een veld van betekenissen. Nieuwe ervaringen kunnen dit veld 
verbreden, als we genoeg openstaan voor het nieuwe en onbekende. 
Heidegger verwijst naar een tekst van Goethe over het oog dat ‘sonnenhaft’ 
is. Zou dat niet zo zijn, dan zou het oog het licht nooit kunnen zien. Dan zou 
er geen ‘verlichting’ plaats kunnen vinden. Toevallig is dat een tekst die ik 
ook ken uit het allereerste gedichtenbundeltje in het Duits (Johann Wolfgang 
v. Goethe, Das Göttliche. Gedichte) dat ik kreeg rond mijn 14e - uit een 
stapeltje van boeken dat klaar stond om weggegooid te worden. Ik heb het 
nog steeds, dit exemplaar uit 1941 (met vergeeld papier) dat in het jaar 
daarop door de Deutsche Auslandclub op 1 januari 1942 cadeau werd 
gedaan. Aan wie en waarom blijft in het donker. Heidegger schrijft:


Das jeweils von uns Gehörte erschöpft sich niemals in dem, was unser Ohr 
als ein in gewisser Weise abgesondertes Sinnesorgan aufnimmt. Genauer 
gesprochen: Wenn wir hören, kommt nicht nur etwas zu dem hinzu, was das 
Ohr aufnimmt, sondern das, was das Ohr vernimmt und wie es vernimmt, 
wird schon durch das gestimmt und bestimmt, was wir hören, sei dies nur, 
dass wir die Meise und das Rotkehlchen und die Lerche hören. Unser 
Gehörorgan ist zwar eine in gewisser Hinsicht notwendige, aber niemals die 
zureichende Bedingung für unser Hören, jenes, was das eigentlich zu-
Vernehmende uns zureicht und gewährt. 




Das gleiche gilt für unser Auge und unser Sehen. Bliebe das menschliche 
Sehen auf das beschränkt, was dem Auge als Empfindungen auf der 
Netzhaut zugeleitet wird, dann hätten z. B. die Griechen niemals in einer 
Jünglingsstatue den Apollon, besser gesagt, im Apollon und durch ihn das 
Standbild sehen können. Den alten griechischen Denkern war ein Gedanke 
vertraut, den man allzu grob so darstellt: Gleiches wird nur durch Gleiches 
erkannt. Gemeint ist: Das, was sich uns zuspricht, wird nur durch unser 
Entsprechen vernehmbar. Unser Vernehmen ist in sich ein Entsprechen. 
Goethe nimmt in der Einleitung zu seiner »Farbenlehre« Bezug auf jenen 
griechischen Gedanken und möchte ihn folgendermassen in deutschen 
Reimen ausdrücken: 


Wär nicht das Auge sonnenhaft, 

Wie könnten wir das Licht erblicken? 

Lebt nicht in uns des Gottes eigne Kraft, 

Wie könnt uns Göttliches entzücken?


Heidegger merkt op dat wij nog niet genoeg hebben nagedacht over deze 
stand van zaken, wat het wil zeggen dat het oog ‘bevangen’ is door de zon 
en daardoor het licht kan zien, en dat Gods eigen kracht in ons werkt 
waardoor we geraakt kunnen worden door het ‘goddelijke’. Hij sluit af met de 
opmerking dat het onderscheid tussen het zinnelijke en niet-zinnelijke in ons 
denken en het onderscheid tussen het fysieke (het materiële) en het niet-
fysieke (het geestelijke) bepalend is geweest voor de westerse metafysica, 
maar dat daarmee ook duidelijk wordt dat deze tekort schiet in het verklaren 
van de werkelijkheid. Heidegger stelt:


Es scheint, wir haben bis heute noch nicht genügend dem nachgedacht, 
worin das Sonnenhafte des Auges besteht und worin des Gottes eigene 
Kraft in uns beruht; inwiefern beides zusammengehört und die Weisung auf 
ein tiefer gedachtes Sein des Menschen gibt, der das denkende Wesen ist. 

Doch hier genügt die folgende Überlegung. Weil unser Hören und Sehen 
niemals ein bloss sinnliches Aufnehmen ist, deshalb bleibt es auch 
ungemäss zu behaupten, das Denken als Er-hören und Er-blicken sei nur als 
Übertragung gemeint, nämlich als Übertragung des vermeintlich Sinnlichen 
in das Nichtsinnliche. Die Vorstellung von »übertragen« und von der 
Metapher beruht auf der Unterscheidung, wenn nicht gar Trennung des 
Sinnlichen und Nicht-sinnlichen als zweier für sich bestehender Bereiche. Die 
Aufstellung dieser Scheidung des Sinnlichen und Nichtsinnlichen, des 
Physischen und des Nichtphysischen ist ein Grundzug dessen, was 
Metaphysik heisst und das abendländische Denken massgebend bestimmt. 
Mit der Einsicht, dass die genannte Unterscheidung des Sinnlichen und 
Nichtsinnlichen unzureichend bleibt, verliert die Metaphysik den Rang der 
massgebenden Denkweise. (6e Stunde)




Hoe zou het goddelijke ooit gekend kunnen worden, hoe ooit ervaren, als er 
al niet iets goddelijks in ons en in onze werkelijkheid zou schuilen? Deze 
vraag en dit thema heeft mij mijn leven lang begeleid en tot op de dag van 
vandaag laat dit mij niet los. Niet om een definitief bewijs te kunnen leveren 
van het goddelijke in onze realiteit, maar als een soort ‘zoek-ontwerp’, een 
‘discours’ in mijn wijze van betekenis-geven aan dit leven, waardoor het 
‘spannend’ blijft om in moderne gevoelstermen te spreken. Of anders, opdat 
mijn en het leven als zinvol ervaren kan blijven worden. Misschien is dat wel 
het meest belangrijke kenmerk van het menszijn: zijn metafysica en zijn 
metafysisch vermogen bestaat in het gegeven dat hij zelf-overstijgende 
ervaringen kan hebben in de natuur, het gevoelsleven, zijn denken en 
waarnemen, zijn relaties en zijn verwachtingen. Daarmee vervallen alle korte 
termijn perspectieven, ze zijn opeens niet meer belangrijk. Zin en zinvolheid 
als zon in het leven. Een leven in de zon van de innerlijk verlichte mens.

ZELF-overstijgend en deel uitmakend van een totaliteit die elke vorm van 
beperktheid relativeert. Heidegger verwijst hier misschien naar als hij zoekt 
naar de diepere kern van de mens die kan luisteren naar datgene waarvoor 
hij bestemd is: 


Das Verschwiegene ist das, was nicht verlautet. Das Lautlose zu hören, 
verlangt ein Gehör, das jeder von uns hat und keiner recht gebraucht. Dieses 
Gehör hängt nicht nur mit dem Ohr zusammen, sondern zugleich mit der 
Zugehörigkeit des Menschen zu dem, worauf sein Wesen gestimmt ist. Ge-
stimmt bleibt der Mensch auf das, von woher sein Wesen be-stimmt wird. In 
der Be-Stimmung ist der Mensch durch eine Stimme betroffen und 
angerufen, die um so reiner tönt, je lautloser sie durch das Lautende 
hindurchklingt. (7e Stunde)


Waartoe we geroepen zijn, en waarvoor we ons inzetten en kunnen inzetten 
is misschien aan het begin van het leven niet helemaal duidelijk. Waar wordt 
ons hart blij van, wat doet het opspringen van vreugde? Ik kan me niet 
voorstellen dat dat is van een moordpartij, of van ongebreidelde 
machtsuitoefening. Van het handwerk van de beul, die martelt en die ont-
hooft. Marcus Aurelius schrijft over het zwarte hart:


Boek 4,28. Een zwart hart is een onmannelijk hart, een hardvochtig hart, een 
ongetemd, beestachtig, kinderachtig, dom, bedrieglijk, platvloers, 
onbetrouwbaar en tiranniek hart.


En toch zijn er mensen op deze aardkloot die waarschijnlijk een inktzwart 
hart hebben en die handelen vanuit een als geïsoleerd ervaren (niet-
goddelijk) bestaan. Een machtsbubble om in actuele termen te spreken. 
Verklaringen omtrent de oorzaken gelegen in hun jeugd en in andere 
ervaringen doen daar niets aan af en vormen zeker geen excuus, alsof de 
moordenaar geëxcuseerd kan worden door zijn verleden. Als jij slecht 



behandeld wordt door een mens hoef je je teleurstelling en woede niet af te 
reageren op een hond of op andere mensen. Dan overschrijd je een grens. 
Eenmaal overschreden is er geen weg terug meer, zo lijkt het. Hoeveel 
politieke propaganda er ook op los wordt gelaten: onrecht blijft onrecht. 
Sprookjes blijven sprookjes, afleiding blijft afleiding. 

De overheden, ook de Nederlandse en de Europese, die een begroting 
opstellen laten daarmee zien welk mensbeeld ze hanteren en waar hun 
prioriteiten liggen. Zo worden ze ontmaskerd op het niveau van de 
humaniteit. Als bezuinigingen harder wegen dan het bevorderen van 
menselijkheid en gemeenschapszin, de bestrijding van armoede en het 
gastvrij zijn ten aanzien van vluchtelingen dan klinkt het als een grove leugen 
als teruggegrepen wordt op de idealen van het christendom. Wensdenken in 
plaats van een realistische inschatting van de echte problemen, sprookjes in 
plaats van een analyse van mogelijke wegen tot een oplossing op lange 
termijn, we kennen het uit de politieke beschouwingen van het huidige 
kabinet in Nederland. Voor wie schijnt werkelijk de zon in het land? De 
immigrant als afleidingsmanoeuvre zodat de echte problemen waarvoor men 
te dom is om ze goed op te lossen buiten schot blijven, beter gezegd, buiten 
de aandacht van de media en het volk. Zo wordt momenteel het spel 
gespeeld: een denken dat afgaat op de buitenkant en zich laat bepalen door 
emoties en indrukken en een ideologie die racistische wortels heeft. De 
essentie, het wezen van de zaak blijft buiten beeld. In die zin zijn de woorden 
van Heidegger over het denken en ook van Marcus Aurelius over zin en onzin 
in het leven nog zeer actueel. Daarom een slotcitaat van deze laatste:


Boek 4,3. Mensen zoeken een stille plaats om zich terug te trekken op het 
land, aan de kust of in de bergen. Ook gij pleegt daarnaar bovenal te 
verlangen. Maar dit is een heel onwaardig streven, daar ge op ieder moment 
dat ge wilt tot uw Zelf kunt inkeren. 

Nergens kan een mens een kalmer of vrediger verblijfplaats vinden dan in zijn 
eigen ziel. Al wie deze kwaliteiten in zichzelf vindt, zal, wanneer hij zijn blik 
daarop richt, terstond in volmaakte vrede herboren worden. En met vrede 
bedoel ik niets anders dan in harmonie zijn met het universum.

Maak dan gebruik van deze verblijfplaats, keer er steeds toe terug en 
herinner u! Laat uw leefregels kort zijn en doelgericht, dan zullen zij al uw 
zorgen verdrijven en u weer onbezwaard de bezigheden doen hervatten.

Want waar zijt ge ontevreden over? Over de slechtheid der mensen? Bedenk 
dat in het scheppingsplan alle redelijke wezens terwille van elkaar tot 
bestaan zijn gebracht, dat lankmoedigheid deel uitmaakt van 
rechtvaardigheid, dat mensen slechts tegen hun wil kwaad bedrijven, en 
bedenk hoevelen er tenslotte geveld zijn en tot as weergekeerd na een leven 
vol vijandschap, argwaan en haat en in voortdurend gevecht met anderen. 
Overweeg dit alles en houd toch op met uw onvrede. Zijt ge misschien

ontevreden met wat u is toebedeeld in de schepping?




Bedenk dan dat er twee mogelijkheden zijn: Of er is een scheppingsplan, of 
een chaos van atomen. Zie hoeveel bewijzen er zijn dat het heelal geleid 
wordt als een geregelde staat. Hebben de gewaarwordingen van het lichaam 
nog steeds vat op u? Herinner u dan dat wanneer het denkvermogen zich 
daarvan heeft losgemaakt en zijn eigen macht heeft leren kennen, dat 
vermogen niet te maken heeft met de ademhaling, of die nu licht of zwaar 
gaat. Breng u voorts alles in herinnering wat ge gehoord hebt over pijn en

genot.

Of is misschien ijdele roem aantrekkelijk voor u? Houd u voor ogen hoe snel 
alles vergeten wordt, hoe oneindig de zee van tijd is voor en na ons bestaan,

hoe ijdel vals applaus en hoe veranderlijk en gebrekkig het 
onderscheidingsvermogen van hen die goed over ons lijken te spreken, en 
zie hoe eng het gebied is waartoe men zich beperkt. De hele aarde is immers 
maar een stip en welk een klein hoekje daarvan is onze verblijfplaats! En 
hoevelen op die plaats zullen u prijzen en wat zijn dat voor mensen?

Herinner u ook dat ge u terug kunt trekken in dat kleine plekje van het Zelf. 
Doe uzelf voor alles geen geweld aan en forceer niets, maar wees een vrij 
mens en bekijk de dingen als man, als mens, als staatsburger of als sterfelijk 
wezen. Overweeg van de belangrijkste principes op de weg naar binnen 
vooral deze twee: ten eerste dat het niet de omstandigheden zijn die uw 
geest in beslag nemen. Integendeel, zij staan er onbeweeglijk buiten. De 
oorzaak ligt binnen in ons; het is alleen onze denkwijze die verwarring 
brengt. Ten tweede dat alles wat ge ziet in een oogwenk verandert en dan 
niet meer is, en bedenk voortdurend hoeveel veranderingen ge zelf reeds

hebt ondergaan. ‘De wereld is verandering, het leven een droom.’


John Hacking 

19 oktober 2024


Bronnen:

Heidegger, Martin, Der Satz vom Grund, Stuttgart 2022, (Klett-Cotta), pag.

74-89


***

Bijlage: 

Marcus Aurelius, Overpeinzingen op: www.arsfloreat.nl


Uit het voorwoord:  

Marcus Aurelius onderscheidt zowel bij de mens als bij de schepping in haar 
geheel, het bestaan van drie werelden: de wereld van de fysieke 
belichaming, de wereld van de denkende geest, en tenslotte de wereld van 
het hart en het intellect. Deze drie werelden worden door de Natuur 
bijeengehouden.




Ook vormt de Natuur van de mens één geheel met de meest subtiele of 
causale wereld, die van het hart en het intellect, die tevens de Logos, of het 
Woord behelst (zie ook het Johannes evangelie, hfst. 1).

Het Woord, de Logos, vormt de kern van ieder menselijk wezen. Het is de 
bron van zijn bestaan en geeft de mens zijn ontelbare mogelijkheden. De

Logos is essentieel goed en de Waarheid zelve. Wanneer het woord Logos in 
de tekst als ‘Rede’ wordt vertaald, is het dus van groot belang te

bedenken dat dit begrip ‘Rede’ bij de Griekse filosofen een grootsere en 
diepere betekenis had dan wij er heden ten dage aan plegen toe te kennen. 
Het begrip Rede had voor hen veel meer de absolute kwaliteit van de 
‘Waarheid’, het ‘Goede’. Dat kan ook niet anders, omdat de werkelijke 
betekenis van de Logos (de Rede) het ‘Woord’ is. De Natuur is als het ware 
de substantie waarin het Woord werkzaam is en dient om de manifestatie 
van de oneindige variatie in de schepping mogelijk te maken.

Tenslotte spreekt Marcus Aurelius regelmatig over het ‘leidend beginsel’ 
(hègemonikon) of de ‘gids’. Wij hebben dit woord meestal als 
‘onderscheidingsvermogen’ vertaald omdat daarin toch de ‘gids’ als het 
leidende element in de mens besloten ligt. De activiteiten van de drie 
genoemde werelden vallen uiteen in die van de zintuiglijke waarneming

(aisthèsis), de geestelijke activiteit of gedachtenwereld (fantasia) en de 
wereld van kennis (dianoia). De overeenkomst van dit systeem met de 
filosofie uit India is frappant. Ook daar gaat men immers uit van een 
driedeling in de schepping en van het Woord als oorsprong van ieder 
schepsel, en kent men het leidend beginsel (buddhi) en de nauwe

verwevenheid van hart en intellect (chitta) met de Natuur (prakriti). Ook daar 
onderscheidt men waarneming, gedachte en kennis.


*******


Grenzeloos 

De grens en grenzen krijgen vaak veel aandacht: in politieke besluiten, in de 
media, in de literatuur, in de filosofie…De grens is een essentieel onderdeel 
van een bestaan dat niet grenzeloos is en niet grenzeloos kan existeren. De 
ruimte is beperkt en die beperking maakt leven pas mogelijk. Zonder 
inperking zouden er ook geen andere vormen mogelijk zijn want daar zou 
dan geen plaats voor zijn. 

Grenzen komen in discussies over immigranten - vooral de ongewenste 
vreemdelingen aan de grens - weer regelmatig ter sprake. De Nederlandse 
overheid schijnt het de laatste maanden na de samenstelling van een nieuw 
kabinet nergens anders over te hebben. Strengere bewaking van de grenzen 
van het land, maar opheffing van grenzen waar het beperkingen van boeren 
betreft, of het aan banden leggen van buitenproportionele verdiensten van 
grote ondernemingen door een belastingklimaat dat allervriendelijkst is voor 
dit soort concerns die alleen in naam geven om het heil van de wereld en het 



welzijn van de aardbewoners. Het belang van de aandeelhouders gaat boven 
alles! Maar ook zij en hun families zullen de gevolgen van deze ontwikkeling 
aan den lijve ervaren, maar dan is het waarschijnlijk te laat.


De resultaten op de klimaattop en ook bijv. het ontbreken van een goede 
regelgeving met betrekking tot productie, toepassing en recycling van plastic 
maken dit meer dan duidelijk. Er is niet de wil om op korte termijn de grote 
klimaatproblemen aan te pakken. Ik denk zelf dat de vele vormen van kanker 
ook onder jongeren rechtstreeks te maken hebben met de verspreiding van 
plastic in het hele lichaam van de mens en idem dito door de effecten van de 
toegepaste pesticiden waarmee voedsel en planten worden behandeld. Het 
kan niet anders dan dat dit negatieve gevolgen heeft op de gezondheid van 
mensen. Bewezen of niet-bewezen effecten (want daar wordt mee 
geschermd door de bedrijven), maakt in zoverre niet zoveel uit op dit 
moment omdat de producenten van pesticiden en plastics zich er niets van 
aan trekken. En de overheden laten na om harder in te grijpen. Zij stellen te 
weinig grenzen (en laten zaken jarenlang doormodderen - pfas bijv. Is een 
goed voorbeeld) of laten de ondernemers en banken zelf de grenzen bepalen 
in de hoop dat het dan wel goed komt. Dus niet. Het geld regeert en de 
hebzucht gaat boven alles.


De Duitse filosoof Martin Heidegger schrijft over het verschil tussen grenzen 
en beperkingen het volgende:


Schranke und Grenze sind nicht das gleiche. Gewöhnlich meinen wir, die 
Grenze sei jenes, wobei etwas aufhört. Aber die Grenze hat - nach dem alten 
griechischen Sinn - durchaus den Charakter des Versammelns, nicht des 
Abschneidens. Grenze ist jenes, von woher und worin etwas anfängt, 
aufgeht als das, was es ist. Wem dieser Sinn von Grenze fremd bleibt, 
vermag niemals einen griechischen Tempel, ein griechisches Standbild, eine 
griechische Vase in ihrem Anwesen zu erblicken. lm kantischen Gebrauch 
des Titels » Kritik «schwingt noch der griechische Sinn von χρίνειν nach:  
unterscheiden, dies jedoch in der Weise eines Abhebens, wodurch jenes 
herausgehoben wird, worauf es ankommt. Die Grenze wehrt nicht ab, sie 
hebt die Gestalt ans Licht des Anwesens heraus und trägt dieses.

(Bron: Heidegger, Martin, Der Satz vom Grund, Stuttgart 2022, (Klett-Cotta), 
Pag. 125-126)


De grens weert niet af - (als grens zelf), maar maakt het aanwezige pas goed 
zichtbaar: dat wat binnen die grens wordt verzameld en beschouwd - wat 
wordt bereflecteerd en wat daardoor naar voren wordt gehaald (als 
bijzonder). Een andere manier van kijken. Dat geldt ook in de kunst, de 
muziek en af en toe in de dagelijkse waarneming. Heidegger verwijst graag 
naar Mozart om toe te lichten hoe je naar de wereld kunt kijken en hoe je 
kunt luisteren naar wat zich daar afspeelt. 




Als Mozart niet kan slapen, of als hij op reis is, of tijdens een wandeling na 
een goede maaltijd komen de gedachten vanzelf, zo schrijft hij. Invallen die 
hem bevallen onthoudt hij en neuriet ze. Andere gedachten sluiten zich 
hierbij aan en langzaam wordt het een geheel. In het hoofd lijkt het dan alsof 
het stuk reeds klaar is. Dat geeft veel innerlijke vreugde; maar alles samen, 
alles overziend en overhorend, is het beste. Heidegger ziet in deze werkwijze 
van Mozart een bevestiging van zijn stelling dat ook het horen, een zien is. 


Das Hören ist ein Blikken. Dies »mit einem Blick« das Ganze »übersehen« 
und das »Überhören, so alles zusammen« sind eines und dasselbe. 

Die verborgene Einheit dieses Er-blickens und Er-hörens bestimmt das 
Wesen des Denkens, das uns Menschen, die wir die denkenden Wesen sind, 
zugetraut ist. 

Wir würden die angeführte Briefstelle Mozarts zu äusserlich und schief 
fassen, wollten wir sie nur, psychologisch deutend, als einen Beleg zur 
Beschreibung des künstlerischen Schaffens nehmen. Die Stelle sagt uns, 
dass Mozart der Hörendsten einer unter den Hörenden gewesen, d. h. west 
und also noch ist. 

Was Wesen und Herz Mozarts ist, kann uns der schon einmal gehörte 
Angelus Silesius auf seine Weise durch einen uralten Gedanken andeuten. 
Der Spruch 366 aus dem »Cherubinischen Wandersmann « (V. Buch) sagt: 


Ein Herze, das zu Grund Gott still ist, wie er will, 

Wird gem von ihm berührt: es ist sein Lautenspiel. 


Der Spruch trägt die Überschrift: »Das Lautenspiel Gottes«. Das ist Mozart. 


(Bron: Heidegger, Martin, Der Satz vom Grund, Stuttgart 2022, (Klett-Cotta), 
Pag. 118)


Wat kunnen we zien en wat kunnen we ten diepste horen, als het ware met 
de stem van het hart, als wij naar verzamelingen kijken, naar afgegrensde, 
binnen de grenzen van een verzameling of situatie gevonden, aangetroffen 
dingen? Dat kunnen ook ervaringen zijn zoals een verzameling van 
gebeurtenissen en herinneringen, zoals die soms zijn zichtbaar gemaakt in 
vakantiefoto’s. Of een verzameling teksten, zoals bijvoorbeeld de bijbel er 
een is. Of een groep mensen binnen bepaalde landsgrenzen. Wat zien we 
dan en wat horen we dan? Hoe kijken we en hoe durven we te kijken. Zien 
we de kwaliteiten die mensen meebrengen, met zich mee dragen, de goede 
eigenschappen? Of focussen we enkel op gedrag dat niet in onze ogen 
past? Of kenmerken waarin we ons niet herkennen? Durven we wel breder te 
kijken zoals de dichter verwoordt:


In de schoonheid van anderen  



Slechts in de schoonheid van anderen 

is er troost, in de muziek 

van anderen, en in vreemde verzen. 

Slechts in anderen is er verlossing, 

al smaakt eenzaamheid nog zo naar 

opium. De anderen zijn de hel niet, 

als je ze ziet, 's ochtends vroeg, met hun 

schone, door dromen gewassen voorhoofden. 

En dus wik ik lang welk woord 

te gebruiken, hij of jij. Elke hij 

betekent het verraad van een jij, maar in ruil daarvoor 

biedt het gedicht van een ander 

getrouw een koel gesprek. 


Adam Zagajewksi


Het is advent - voorbereiding op het feest van kerstmis. Adveniat - (blijde) 
verwachting - van dat wat op ons afkomt. De herdenking van de de geboorte 
van de verlosser - zoals de christenen dit noemen en belijden: het kindje in 
de kribbe in Betlehem (Huis van brood)…Maar wie wordt hier gevoed - wie 
wordt hier gesterkt - wie komt er beter uit na 2000 jaar christendom? En, 
fundamenteler, hebben religies nog wel de kracht en de nodige inspiratie in 
huis - gedragen door mensen die voorbeeld zijn in onze tijd - om het 
tomeloze geweld dat al eeuwen duurt - zelfs sinds het begin van de 
mensheid - te weerstaan en vooral in te perken? 

Soms denk ik wel eens dat het een illusie is om heil vanuit de hemel te 
verwachten als we het zelf niet waar (kunnen) maken. Als er zovelen zijn die 
zweren bij wapengeweld om hun zin door te drijven en hun doelen te 
bereiken ook al gaat dat ten koste van talloze medemensen. Dezelfde dichter  
is zich hier hier goed van bewust maar wil ondanks dat toch positief blijven - 
misschien tegen alle hoop en tegen alle beter weten in als hij dicht:


Tracht de verwonde wereld te bezingen 

Tracht de verwonde wereld te bezingen.

Gedenk de lange junidagen,

de wilde aardbeien, de druppels roséwijn.

De brandnetels, die steevast door ballingen

verlaten panden overgroeiden.

je moet de verwonde wereld bezingen.

je aanschouwde stijlvolle jachten en schepen;

één had een lange reis voor de boeg,

anderen wachtte enkel het zilte niets.

je zag vluchtelingen op weg naar nergens,




je hoorde de beulen een lied van vreugde zingen.

De verwonde wereld hoor je te bezingen.

Gedenk de ogenblikken waarop jullie samen waren

in een witte kamer, het gordijn bewoog.

Keer in gedachten terug naar het concert toen de muziek losbarstte.

In de herfst raapte je eikels in het park

en bladeren dwarrelden over de littekens van de aarde.

Bezing de verwonde wereld

en de grijze, door een lijster verloren veer,

en het zachte licht, dat dwaalt en verdwijnt

en weerkeert.


Adam Zagajewksi


Als je echt in een zeer zware en moeilijke situatie zit - zoals de oorlog in 
Gaza, Soedan of Oekraïne heb je niet veel te zingen. De dichter heeft 
makkelijk praten als hij zelf niet in deze wereld woont waar dagelijks 
bommen om hem heen vallen. En toch heeft hij taal - die ondanks het 
geweld en de angst - hoop kan verspreiden, licht kan doen schijnen in 
donkere situaties. Hoe zou je het anders vol kunnen houden zonder die 
woorden, zonder de verzameling herinneringen die je laten denken aan je 
gezin, je familie en je vrienden, aan betere tijden, als een soort van contrast, 
om deze ellendige toestand te overleven? Misschien wel ook religieuze 
beelden, verwachtingen, verlangens, waar deze Advent ook vol mee kan 
zijn? Dat is voor elk mens weer anders. Ook al worden we dagelijks 
overspoeld met negatief nieuws, gruwelijke beelden, weerzinwekkend 
geweld van mensen tegenover mensen. Een gedicht van Zagajewski vat dit 
zo op:


Brief van een lezer 

Te veel over de dood,

over schimmen.

Schrijf over het leven,

een doordeweekse dag,

het verlangen naar orde.


De schoolbel

kan model

staan voor matiging,

zelfs voor eruditie.


Te veel dood,

te veel 




zwarte bekoring.


Kijk eens,

in benauwde stadions

zingen opeengepakte volkeren

hymnen van haat.


Te veel muziek,

te weinig harmonie, rust,

verstand.


Schrijf over de ogenblikken

waarop de loopbruggen

van de vriendschap duurzamer blijken

dan de wanhoop.


Schrijf over de liefde,

lange avonden,

de ochtend,

de bomen,

over het eindeloze geduld van het licht. 


Adam Zagajewksi


Het licht ontstoken in de Advent, telkens een nieuwe kaars, staat symbool 
voor de verwachting van het nieuwe licht, de hoop die leeft in de harten van 
mensen. En uiteindelijk een einde aan de nacht, begin van een nieuwe tijd, 
lente, leven, het ontspruiten van al dat nieuws dat onder de duisternis van de 
nacht en de warmte van de sneeuw verborgen lag, diep in de aarde. Dat 
dragen we ook in ons mee, die verzameling ingeperkte, begrensde 
herinneringen, hoe het was, hoe het kan zijn op basis van onze verwachting. 
Omdat we weet hebben van betere tijden, betere situaties, een stukje 
paradijs - misschien wel ervaren toen we kind waren. Daarom is het zo 
tragisch dat de kinderen die nu opgroeien in Gaza en al die andere 
oorlogsplekken waar zij ook rücksichtslos worden gedood bij een 
bombardement of beschieting nooit meer terug kunnen kijken op een vredige 
en paradijsachtige kindertijd. Die ervaring zal ontbreken en wat ervoor in de 
plaats gaat komen? Hoeveel nieuwe inzichten en daden die daaruit voort 
gaan vloeien? Wie zal het weten, de haat is met grote gebaren gezaaid en de 
doden zijn opgestapeld als moment van herinnering…Wie kijkt dan vreemd 
op als het geweld op een nieuwe wijze doorgang vindt, misschien wel in een 
geheel andere en nog totalere wijze? 

Maar misschien overwint de hoop op een betere wereld en draagt het licht 
ertoe bij dat mensen inzetten op empathie en begrip, op liefde en verstaan 
van de verschillen, omdat dat ze hebben ervaren dat daarmee een wereld is 



te redden, een mens gered - en wereld gered zoals een oud Joods 
spreekwoord uit de Talmoed zegt. 


John Hacking 

3 december 2024


Bron: Zagajewski, Adam, Tracht de verwonde wereld te bezingen. 
Gedichten, ingeleid, gekozen en vertaald door René Smeets en Kris van 
Heuckelom, 2013 (uitgeverij P)


******



